

لئے کانہ اللہین عدال کریں لذت بہ رجل من فارس  
اور قل من ایعاء فارس حسی یتھاولہ (سلیمان فارس ۲۰۱۷)

# امام عظیم ابوحنفیہ

عزیز و استقلال ○ تابعیت ○ صحابہ کرام مسیح علیہ السلام



## مولانا محمد فیاض خاں سعیدی

جیتم مدرسہ صدرۃ العلوم گوجرانوالہ

ناشر

ادارہ نشر و اشاعت دروسہ فہرست العلوم فاروق گنج گوجرانوالہ

# امام اعظم ابوحنیفہ کا عزم و استقلال

یہ اسلام کا وہ دور تھا جب حضور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات حضرت آیات کے بعد صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم السلام ان عین دنیا نے کفر و شرک پر یلغار کرتے ہوئے محرابے عرب سے تجاوز کر چکے تھے اور اسلام کی سر بلندی اور سطوت کے جھنڈوں کو آفاق عالم میں گاؤ چکے تھے۔ کوفہ جو کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں مسلمانوں کا دار الخلافہ تھا جہاں پیشتر صحابہ کرام کی سکونت پا برکت سے علوم و عرفان کے گمراہے نقوش ابھی باقی تھے۔ جہاں ابو بکرؓ کی صداقت و شرافت، عمرؓ کی عدالت، عثمانؓ کی سخاوت، علیؓ کی شجاعت، معاويةؓ کی سیاست و فراست، حسنؓ و حسینؓ کی متانت و دیانت سے پروردہ اور محبت یافہ افزار ابھی موجود تھے۔ اور صحابہؓ کی ایک خاصی تعداد بھی اطراف عالم میں اسلام کی حقانیت کی صدائیں کر رہی تھیں، علم و عمل کا زور تھا۔ تقویٰ و پرہیز گاری کی فراوانی تھی، شجاعت و بہادری کا ذر در دورہ تھا۔ اس پر وقار دور میں جبکہ دولت مروانیہ کا دوسرا تاج دار عبد الملک ابن مروان المتوفی ۸۶ھ مسند خلافت پر متین و جلوہ گر تھا، کوفہ کے ایک مشہور تاجر ٹابت کو چالیس سال کی عمر میں اللہ تعالیٰ نے ایک خوبصورت و خوب سیرت فرزند ارجمند عطا فرمایا۔ والدین نے اس کا نام نعماں رکھا جو اپنے علم کی وسعت و عمق اور گمراہی کی وجہ سے بعد میں ”امام اعظم ابوحنیفہ“ بنا اور اقوام عالم پر اپنی فقاہت کی جوانیوں و بلندیوں کے مل بوتے پر ہر دلعزز ہوا۔ ۸۰ھ میں پیدا ہونے والا یہ فرزند اسلام ۱۵۰ھ میں اپنے خالق و مالک سے جاتا لیکن اپنی ستر سالہ زندگی میں جو قرآن و سنت، فقہ و عقائد و کلام اور دیگر علوم و فنون میں گراس قدر و نمایاں جواہر پارے چھوڑ گیا وہ رہتی دنیا تک امت مسلم کے لئے سرمایہ زیست ہیں اور حق و بے باکی کی جو روایت بے مثال وہ مرد آہن ڈال گیا ہے وہ ناقابل تغیر ہے۔ تاریخ ظالموں اور مظلوموں کی طویل و عریض داستانوں کو اپنے اور اقی میں سوئے ہوئے ہے۔ امام اعظمؓ کی استقامت ملاحظہ فرمائیں کہ انسوں نے سلطان وقت کے سامنے نہ صرف اعلاءٰ کلمتہ اللہ کی صدائیں کی بلکہ اپنی بات کی صداقت پر مرتبہ دم تک دے رہے۔ ظالم و جاہر بادشاہ کے سامنے حق کی بات کہہ دینا کوئی مشکل بات تو نہیں ہوتی گراس حق بات پر ڈٹ جاتا اور عزم و ریسی سے ہر قسم کی تکلیف و مصیبت اور مشقت کو نہ کہہ پیشانی سے برداشت کرنا حتیٰ کہ اپنی جان عزز سے با تھے بھی دھوڑانا انتہائی مشکل بات ہوتی

ہے اور یہ خوبی صرف اولوا العزم انسانوں کو ہی فیض ہوتی ہے۔ بنی امیہ کے آخری بادشاہ مروان بن محمد الحمد المتنوی ۲۴۲ھ کے عہد حکومت میں عراق کے جابر و خاللم گورنر زیید بن عمرو بن یسیرہ نے اپنے اقتدار کو مستحکم و مضبوط بنانے کی خاطر اور عوام و خواص کا تعاون خصوصاً علمائے وقت کا تعاون حاصل کرنے کے لئے سیاسی طور پر عہدہ قضاۃ امام اعظم ابو حیفہ کو پیش کرنا انتہائی ضروری سمجھا، لیکن امام اعظم نے اپنی دوربین نظر سے حالات کی زراحت کو سمجھتے ہوئے اور حکومت وقت کے ظلم و جور بے اعتدالیوں اور بد عنوانیوں کے پیش نظر اس عہدہ جلیلہ کو قبول کرنے سے صاف انکار کر دیا جیسا کہ تاریخ بغداد ص ۳۲۳ ج ۳۳ میں موجود ہے۔ ابن یسیرہ نے امام ابو حیفہ سے کوفہ کی قضاۓ کے بارے میں گفتگو کی، لیکن انسوں نے انکار کر دیا۔ چنانچہ ابن یسیرہ نے حکم دیا کہ امام ابو حیفہ کے لئے ایک سو کوڑے سزادی جائے بایس ہمسہ امام اعظم نے یہ بات تسلیم نہ کی۔ اس کے بعد امام صاحب کو قید کر دیا گیا اور کچھ مدت کے بعد انہیں پھر قاضی القضاۃ یعنی چیف جسٹس کا عہدہ پیش کیا گیا جیسا کہ مناقب موفق (ص ۳۷۳ ج ۲) میں موجود ہے کہ امام ابو حیفہ کو کئی دن قید کر کے ان سے یہ مطالیہ کیا گیا کہ ان کو قاضی القضاۃ کا عہدہ دیا جائے مگر وہ اس سے بالکل منکر ہو گئے اور اس کے بعد ان کو یہ پیشکش کی گئی کہ وہ قاضی القضاۃ کا عہدہ قبول کریں اور تمام قاضی ان کے حکم سے اسلامی شروں میں مقرر کیے جائیں۔ (مناقب موفق ص ۴۲، ج ۲)

اس کے بعد بیت المال بھی ان کے پرد کرنے کی کوشش کی گئی اور انہیں کہا گیا کہ ذمہ داری کی مرحوم کے پرد کی جائے گی اور کوئی دستاویز اور بیت المال سے کوئی مال برآمد نہیں کیا جائے گا مگر انہی کے حکم اور ہاتھ سے (معجم ص ۷۷ ج ۲) اس کے بعد بادشاہ نے انہیں یعنی امام صاحب کو اختیار دیا کہ یا تو ان کی پشت اور پیونھ پر سزا کے کوڑے بر سیں اور یا دو دزیر خزانہ کا عہدہ سنپھل لیں۔ امام صاحب نے آخرت کی سزا پر ان کی سزا کو ترجیح دی اور یہ عہدہ قبول نہ کیا۔ (مناقب موفق ص ۷۷ ج ۲) اس کے بعد بادشاہ کے گورنر ابن یسیرہ نے ایک قاصد کے ہاتھ پیغام بھیجا کہ وہ اس کے مانے حاضر ہو، کیونکہ اس نے ان (امام صاحب، رَبِّ الْجَمِيع) سے بیت المال کے پرد کرنے کی پیش کش کی مگر وہ نہ مانے اور اس نے ان کو کوڑوں کی سزادی۔ (الخیرات الحسان ص ۵۸) حتیٰ کہ امام صاحب کی والدہ نے بھی یہ کہا کہ بیٹے! یہ عہدہ قبول کر لو لیکن انسوں نے فرمایا کہ اہل جان! جس بات کو میں جانتا ہوں آپ نہیں جانتیں (صفوة السنۃ لابن الجوزی ص ۶۳ ج ۲) اس کے علاوہ امام صاحب کے خر خواہ اور ہمدرد حضرات نے بھی اس سے آگاہ کیا تھا کہ ابن یسیرہ نے یہ قسم انحرافی ہے کہ

اگر یہ عمدہ انسوں نے قبول نہ کیا تو ان کے سر پر بیس کوڑے لگائے جائیں گے۔ (مناقب علی القاری ص ۵۰۵ ج ۲)

مگر اس عزم و استقلال اور ہمت کے کوہ ہمایہ نے تمام ناصحین کے ان مشوروں اور ہمدردیوں کی کوئی پرواہ نہ کی اور قید و بند کی تمام مشقوں، مصیبتوں اور صعوبتوں کو برداشت کر لیا اور انسوں نے اپنے تمام خیر خواہوں کو یہ جواب دیا کہ میں کیسے یہ عمدہ قبول کر لوں جبکہ وہ کسی کی گردن مارنے کا حکم دے گا اور میں اس حکم پر مرتضیٰ تصدیق لگاؤں گا۔ خدا کی قسم میں ہرگز اس عمدہ کو قبول نہ کروں گا۔ (مناقب صدر الائمه ص ۲۳ ج ۲)

امام صاحبؒ کے اس جواب پر ابن بیسرہ غیظ و غضب سے آگ بگولا ہو گیا اور اس نے خدا کی قسم اٹھا کر کہا کہ میں اپنے ارادہ کو عملی جامہ پہنا کر رہوں گا اور ابو حنیفہؓ کو سخت ترین سزا دوں گا لیکن امام صاحبؒ اپنے نظریہ سے بالکل نہ ملتے، انسوں نے جواب دیا کہ ابن بیسرہؓ کی دنیوی سزا مجھ پر آخرت کے ہتھوڑوں اور گرزوں کی مار سے بہت آسان ہے۔ بخدا میں یہ عمدہ ہرگز قبول نہیں کروں گا اگرچہ وہ مجھے قتل ہی کر ڈالے۔ (مناقب کردی ص ۲۶ ج ۲)

تمام طریقے آزمائیں کے بعد جب حضرت امام ابو حنیفہؓ عمدہ قضا کو قبول کر لینے کے لئے تیار نہ ہوئے تو ان کو سزادی جانے لگی لیکن ہمت کے اس کوہ ہمایہ نے اپنی پیرانہ مسل ضعف و ناتوانی کے باوجود کوڑوں کی سزا اپنے کمزور، نحیف اور نازک جسم پر برداشت کر لی، لیکن جابر و ظالم کے ظلم و جور کے سامنے سرتسلیم خم نہ کیا جیسا کہ مناقب موفق ص ۵۷ ارج ۲ میں ذکر ہے کہ ہر روز ان کو باہر نکلا جاتا اور منادی کرائی جاتی، جب لوگ جمع ہو جاتے تو ان کے سامنے ان کو روزانہ دس کوڑے سزادی جاتی، پھر ان کو گھملا جاتا۔ اس طرح بارہ دن سزادی جاتی رہی اور ایک سو بیس کوڑے پورے کیے گئے اور بازاروں میں ان کو پھر لیا جاتا رہا۔ جب اموی دور ختم ہوا اور عباسی دور کا آغاز ہوا، خلیفہ سفلح کے بعد ابو جعفر منصور المتوفی ۱۵۸ھ نے خلافت کی باغ ڈور اپنے ہاتھ میں لی تو اس نے بھی امام صاحبؒ کی علی و عملی شہرت کو اپنے لئے آہ کار بنانے کی ضرورت محسوس کی تاکہ وہ اس کے ذریعہ عوام و خواص نیز علماء کی تائید حاصل کر سکے۔ بغدادی ص ۲۳۸ ج ۱۳ میں ہے کہ ابو جعفر نے امام ابو حنیفہؓ کو عمدہ قضا قبول کرنے کی دعوت دی مگر وہ نہ مانے تو اس نے ان کو قید کر دیا۔ اس انکار کے بعد ابو جعفر نے قاضی القضاۃ کا عمدہ پیش کیا لیکن امام صاحبؒ نے اس کے قبول

کرنے سے بھی صریح انکار کر دیا جیسا کہ الخیرات الحسان ص ۶۱ میں موجود ہے کہ تمام بلاد اسلامیہ کے قاضی ان کے ماتحت ہوں مگر وہ صاف انکار کر گئے۔ اس انکار پر ابو جعفر نے غصہ میں آکر امام صاحبؐ کو کوزوں کی سزا دی جیسا کہ طالعی القاریؐ ذیل الجواہر ص ۳۹۲ ج ۲ میں تحریر فرماتے ہیں کہ ابو جعفر منصور نے جب امام صاحبؐ کو عمدہ قضا پیش کیا تو انہوں نے انکار کر دیا اور اس نے ان کو تمیں کوزے سزا دی یہاں تک کہ خون ان کے بدن سے نکل کر ان کی ایزوں پر بہتارہا اور مناقب صدر الائمه ص ۲۵ ج ۱ میں تحریر ہے کہ ابو جعفر منصور نے امام صاحبؐ کے عمدہ قضا سے انکار کرنے پر ان کو کپڑوں سے بالکل بناکر کے تمیں کوزوں کی سزا دی اور خون ان کی ایزوں پر بہتارہا امام صاحبؐ چار سل ایسے مخالف جیل میں قید رہتے ہوئے برداشت کرتے رہے اور اپنے موقف پر ڈلے رہے تو ابو جعفر منصور نے امام صاحبؐ کی بے خبری میں جیل کے اندر ہی ان کو زہر دلوادیا۔ زہر دلوانے کی وجہ سے ان کی وفات ہو گئی (بغدادی ص ۳۳۰ ج ۳) امام صاحبؐ نے جب زہر کا اثر محسوس کیا تو سجدے میں گر گئے اور اسی حالت میں شہادت پا گئے۔ جیل کے عملہ نے لوگوں میں یہ خبر مشور کرنے کی ناکام کوشش کی کہ ان کی وفات طبعی ہوئی ہے۔ مناقب کردی ص ۳۵ ج ۲ میں موجود ہے کہ پھر ابو جعفر منصور نے یہ حکم دیا کہ ان کو مصلوب کر دیا جائے، ان کو پینا بھی جائے تا کہ زہر جلدی ان کے اعضاء میں سراہیت کر جائے تو ایسا ہی کیا گیا اور مناقب موفق ص ۳۷ ج ۲ میں ہے کہ امام صاحبؐ پر کھانے پینے اور قید میں انتہائی قسم کی سختی کی گئی اور الخیرات الحسان ص ۲۶ میں ہے کہ ایک جماعت یوں روایت کرتی ہے کہ امام صاحب کے سامنے جب زہر آلو دیا گیا تا کہ وہ اس کو نوش کر لیں تو انہوں نے انکار کر دیا اور فرمایا کہ مجھے اس کے اندر جو کچھ ڈالا گیا ہے اس کا علم ہے اور میں اس کو پی کر خود کشی نہیں کر سکتا۔ چنانچہ ان کو زمین پر لٹا کر زبردستی زہر پلوایا گیا اور اس سے ان کی وفات ہو گئی۔ مددہ میں امام مظلوم کی وفات ہو گئی۔ چھ مرتبہ ان کی نماز جنازہ ادا کی گئی اور دفن کرنے کے بعد بھی بیس دن تک لوگوں نے ان کی نماز جنازہ پڑھی۔ (سیرۃ نعمان ص ۳۲)

امام صاحبؐ نے اپنی جان کا نذر انہ پیش کر کے آنے والی نسلوں کے لیے استقلال و استقامت کا بستر بن اور اعلیٰ نمونہ قائم کیا اور حق پر قائم و دائم رہنے والوں کے لیے عمدہ ترین اسوہ پیش کیا۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو ان کے نقش قدم پر چلنے کی توفیق مرحمت فرمائے۔ آمين

# تابعیت امام اعظم ابو حنفہ رح

حضرت امام اعظم ابو حنفہ جن کا نام نہیں نہیں ہے۔

آپ کوفہ کے ایک مشہور تاجر ٹابت کے ہل ۸۰ھ میں پیدا ہوئے جبکہ اس وقت تمیز سے زیادہ صحابہ کرام کا وجود اس دنیا میں تھا اور آپ ۵۰ھ میں واصل بحق ہوئے۔ اپنی تردد زندگی میں اسلام اور دین حق کی جو گرائ قدر دنی خدمات انہوں نے سرانجام دیں، "قامت تک آنے والے مسلمانوں کے لیے مشعل راہ ہیں۔ آپ جمال ایک بہت بڑے محدث اور فقیہ تھے وہی نہایت عبادت گزار اور متقد انسان بھی تھے، علوم و فنون سے بہمی، سخاوت میں پیش پیش اور استقلال و بہادری میں شجاع القلب بھی تھے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ کے نالدین بھی آپ کے علمی تبحر، ذکاء اور فناہت میں گھرائی اور عمق کے معترض ہیں۔ اللہ رب العزت نے آپ کو بے شمار خوبیوں اور صفات سے نوازا تھا جن میں سے ایک بہت بڑی صفت یہ بھی ہے کہ آپ تابعیت کے بلند پایہ مرتبہ پر بھی فائز تھے اور حضور حامہ النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کی اس حدیث مبارکہ کے صحیح مصدق بھی تھے کہ طویل عمر رآنی و آمن بی و طویل عمر رای من رانی (جامع صغیر ص ۳۲ ج ۲ للیوطی و تدریب الراوی ص ۲۳۵ ج ۲) "خوشخبری ہے اس کے لیے جس نے مجھے دیکھا اور مجھ پر ایمان لا لیا (یعنی صحابہ کرام) اور خوشخبری ہے اس کے لیے بھی جس نے دیکھا اس کو جس نے مجھے دیکھا (یعنی تابعین)" یہی وجہ ہے کہ ائمہ اربعہ یعنی امام اعظم ابو حنفہ، امام مالک (المتوفی ۷۹ھ)، امام شافعی (المتوفی ۲۰۴ھ) اور امام احمد بن حنبل (المتوفی ۲۳۱ھ) میں صرف ایک امام ابو حنفہ ہی ایسے ہیں جنہیں تابعیت جیسا بلند مرتبہ حاصل ہے اور باقی ائمہ اس رتبے کو نہیں پہنچ پائے اور امام ابو حنفہ ان ائمہ سے علم و عمل، تقویٰ، پہیزگاری اور عمر میں بڑا ہونے کی وجہ سے امام اعظم کہلانے اور بڑے بڑے جلیل القدر ائمہ حدیث نے آپ کے سامنے زانوئے تلمذ تھے کیا اور خوشہ چینی کی۔ آپ کا فقیہ مسلم دنیا کے کونے کونے میں پھیلا لور مسلمانوں کی سواد اعظم ان کی تکلیف کو باعث مدد انتشار گردانی ہے۔ امام صاحبؒ نے چار ہزار صرف لیے اساتذہ سے علم حاصل کیا جن میں صحابہ کرام، تابعین اور تبع تابعین ہیں۔ ۶ (شرح مسند ابی حنفہ لملائی القاری ص ۸)

اسی لیے امام الجرج والتتعديل صحیح بن سعید

القطان (المعنی ۱۹۸ھ) فرماتے ہیں ”بَخْدَ إِلَامٍ أَعْظَمْ“ اللہ اور اس کے رسول کی پتوں کے اس دنیا میں سب سے بڑے عالم تھے۔” (ما نس ایہ الحاجہ ص ۲۰) اور علامہ ذہبیؒ نے امام اعظم ابو حنفہؓ کو ”حفاظ حدیث“ میں شمار کیا ہے (تذکرۃ الحفاظ ص ۱۶۴ ج ۱ بحوالہ السیف الصارم) ملاحدہ حدیث اسے کہا جاتا ہے جسے ایک لاکھ احادیث زبانی یاد ہوں۔

### تاویل کی تعریف

۱۔ حافظ ابن حجر عسقلانیؓ (المعنی ۲۵۸ھ) فرماتے ہیں النابعی وہو من لقی الصحابة كذلك (شرح نخبۃ الفکر ص ۱۰۲) یعنی تاویل وہ ہے جس نے صحابہ سے ملاقات کی ہو (ایمان کی حالت میں اور ایمان کی ہی حالت میں وفات پائی ہو)

۲۔ ہو من صحب الصحابی و قبل من لقبہ وہو الا ظہر (تدربیب الرلوی ص ۲۳۲ ج ۲) یعنی تاویل وہ ہے جس نے محلی کی محبت اختیار کی ہو اور یہ بھی کہا گیا ہے جس نے محلی سے ملاقات کی ہو اور یہ زیادہ واضح ہے۔

۳۔ والتابعی عند الاکثر من المحدثین كما قال الحافظ ابو الفضل العراقي من لقی الصحابة و ان لم يصحبه وقال الامام الحافظ ابو عمر و عثمان ابن الصلاح وهو الاقرب وقال الامام الحافظ ابو زکریا بحیی النووی انه الا ظہر (عون الدجیان ص ۵۰) اکثر محدثین کے ہیں تاویل کی تعریف یہ ہے جیسا حافظ ابو الفضل العراقي نے کہا ہے کہ جس نے صحابہ سے ملاقات کی ہو اگرچہ محبت اختیار نہ کی ہو اور امام حافظ ابو عمرو عثمان ابن الصلاح فرماتے ہیں یہ ہی زیادہ قریب ہے اور امام حافظ ابو زکریا بحیی النووی فرماتے ہیں بے شک یہ ہی زیادہ ملکاہر ہے۔

**نوت:** (حافظ ابن حجرؓ نے لقاء میں بیٹھنا، ساتھ چلنا، ایک دوسرے سے بغیر گفتگو ملتا اور ایک دوسرے کو دیکھا سب شامل کیا ہے۔ (شرح نخبۃ الفکر ص ۱۰۰)

### صحابہؓ تابعینؓ اور تابعوںؓ کی نسبیت

۱۔ والسابقون الاولون من المهاجرين والانصار والذين اتباعوهم باحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه واعد لهم جنت تجري تحتها الانهار خلدین فيها ابدا ذلك الفرز العظيم (پ ۱، سورۃ التوبہ) ”اور سبقت کرنے والے سب سے پہلے مهاجرین اور انصار میں سے لوگ جنوں نے ان کا اتباع کیا تسلی کے ساتھ اللہ ان سے راضی ہوا لوگوں کے راضی ہوئے اور تیار کیے ہیں اللہ نے ان کے لئے باغات جاری ہیں جن کے

سامنے نہیں ہمیشہ رہنے والے ہوں گے ان میں یہ ہے کامیابی بڑی۔<sup>۸</sup>

۲۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود (المتوافق ۳۲ھ) سے روایت ہے کہ حضور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ بہترن لوگ میرے زمانے کے ہیں۔ (یعنی صحابہ) اس کے بعد وہ جو ان کے بعد آئیں گے۔ (یعنی تابعین) پھر وہ جو ان کے بعد آئیں گے (یعنی تابع تابعین) اس کے بعد الی قومیں رونما ہوں گی جن کی شہادت قسم سے آگے اور قسم شہادت سے آگے ہوگی۔ (مسلم ص ۳۰۹ ج ۲)

۳۔ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ (المتوافق ۷۵ھ) فرماتی ہیں کہ ایک شخص نے حضور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ سب سے اچھے لوگ کون ہیں؟ تو آپ نے (جواب میں) فرمایا کہ میرے زمانے کے (لوگ یعنی صحابہ) پھر دوسرا کے (یعنی تابعین) پھر تیسرا کے (یعنی تابع تابعین) (صحیح مسلم ص ۳۱۰ ج ۲)

### نواب صدیق حسن خان کی رائے

افوس کہ جناب نواب صدیق حسن خان فتویٰ بھوپالی غیر مقلد (المتوافق ۷۴۰ھ) نے اپنی کتاب ابجد العلوم ص ۸۰۷ میں نایت کذب بیانی سے کام لیتے ہوئے حضرت امام اعظم کو تابعین کے ذمہ سے خارج کر دیا ہے۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ ”امام ابو حنیفہ“ نے بالاتفاق اہل حدیث کسی محلی کو نہیں دیکھا۔ حالانکہ خطیب بغدادی (المتوافق ۳۶۳ھ) علامہ قسطلانی (المتوافق ۹۶۳ھ) امام یافعی حافظ ابن حجر اور ابن حجر عسکری (المتوافق ۳۹۷ھ) جو کہ ائمہ حدیث میں سے ہیں، سب کے سب امام ابو حنیفہ کے حضرت انسؓ کو دیکھنے پر متفق ہیں۔ (حدائق الحنفیہ ص ۷۷)

### میاں نذریٰ حسین دہلوی کی رائے

غیر مقلدین کے شیخ الکل میاں نذریٰ حسین دہلوی رقم طراز ہیں ”ان کی (یعنی امام ابو حنیفہ) کی فضیلت تامیٰ ہونے پر موقوف نہیں ان کا مجتہد ہونا اور قیمع سنت اور متقدی اور پرہیز گار ہونا کافی ہے ان کے فضائل میں اور آئیت ان اکرم مکم عند اللہ انصافاکم زینت بخش مراتب ان کی کے ہے۔ اور اکثر ائمہ نقل امام صاحبؒ کے تامیٰ ہونے کے قائل نہیں۔“ (معیار الحق ص ۳۲) میاں صاحب مزید لکھتے ہیں کہ حافظ ابن حجرؓ نے امام صاحبؒ کو چھٹے طبقے میں شمار کیا ہے اور چھٹا طبقہ ان لوگوں کا ہے جن کو کسی محل سے طاقت نہیں

ہری چنانچہ خود ابن حجر مقدمہ الکتاب میں فرماتے ہیں تو دیکھو علماء محققین معتبرین کے کلام سے ظاہر ہوا کہ لقاء امام صاحب ”کا ان چاروں میں سے کسی محلی سے ثابت نہیں (معیار الحق ص ۷۱) کچھ آگے چل کر مزید لکھتے ہیں، ”امام صاحب اس آیت والذین اتباعوهم بالحسان رضی اللہ عنہم و رضوا عنہ کے مصدق تب ہوتے جبکہ تابعی ہوتے“ (معیار الحق ص ۲۹) مگر یہ میاں نذرِ حسین نہلوی غیر مقلد نے بھی امام صاحب ”کی تابعیت کا جا بجا انکار کیا ہے جیسا کہ تمام غیر مقلدین کا بھی یہی نظریہ ہے جو کہ شخص امام اعظم ”کی شان و عقہت کو کم کرنے کا ایک شاخہ ہے۔ ابن حجر ”کا امام ابو حنیفہ“ کو تقریب التہذیب میں طبقہ سادسہ میں شمار کرنا یہ ان کا سو ہے کیونکہ وہ خود فرماتے ہیں کہ طبقہ سوسرہ میں ان حضرات کا ذکر کیا ہے جنہوں نے کسی محلی سے ملاقات نہیں کی حالانکہ ابن حجر نے تہذیب التہذیب میں خود لکھا ہے جیسا کہ اس کا حوالہ آگے اسی مضمون میں آرہا ہے کہ امام اعظم نے حضرت انسؑ کو دیکھا ہے اور اسی طرح ایک فتویٰ میں بھی ابن حجر نے اس بہت کا اقرار کیا ہے۔ چنانچہ تحفۃ الاحدوڑی میں بحولہ تبییض الصحیفة اس کو دیکھا جا سکتا ہے۔ امام امشیؑ نے بھی حضرت انسؑ کو دیکھا ہے لیکن ان کو بھی ابن حجر نے تقریب میں طبقہ خامسہ میں شمار کیا ہے جو کہ ان کا سو ہے۔ (تدریس)

ذیل میں ہم امام صاحب ”کی تابعیت پر متعدد دلائل پیش کریں گے جن سے ان کی تابعیت روز روشن کی طرح واضح ہو جائے گی اور متدل میں ان اشخاص و افراد کے حوالے پیش کیے جائیں گے جو کہ اکثر ویشر شافعی المُلک یا مالکی اور حنبلی ہیں اور بعض ختنی بھی ہیں۔ سارے کے سارے ختنی بھی نہیں تاکہ ہاتھیں اور معتبرین یہ نہ سمجھیں کہ اپنے امام کے حق میں اپنی عی تحریروں سے زمین و آسمان کے درمیان قلابے ملائے جا رہے ہیں۔ تو آئیے ذیل میں ان دلائل کو ملاحظہ کجھے جن میں امام اعظم ابو حنیفہ ”کی تابعیت پر بڑے بڑے محدثین لورائیہ نے مر تصدیق ثبت فرمائی ہے۔

لـ امام شمس الدین محمد بن یوسف الصالحی الدمشقی الشافعی المتوفی ۹۳۲ھ مولف السیرة الثامیہ رقم طراز ہیں۔

اعلم رحمك الله ان الامام ابا حنيفة رضي الله عنه من اعيان التابعين وصح كما قال الحافظ الناقد ابو عبد الله النهبي انه راي انس بن مالك رضي الله عنه وهو صغير و قال الحافظ محمد بن سعد في طبقاته حدثنا ابو الموفق سيف بن

جاپر قاضی واسط قال سمعت ابا حنیفہ يقول قدم انس بن مالک الکوفہ ونزل  
النخع و کان يخصب بالحمرہ قدر رایته مرارا ”(عکوہ الجہان فی مناقب الامام الاعظم ابی  
حنیفہ لشuman ص ۲۹)

جان تو اللہ تجھ پر رحم کرے کہ امام ابو حنیفہؓ بڑے تابعین میں سے ہیں اور صحیح ہے  
جیسا کہ حافظ ناقد ابو عبد اللہ ذہبیؓ نے کہا ہے کہ انہوں نے حضرت انس بن مالکؓ کو دیکھا ہے  
اور وہ اس وقت چھوٹے تھے اور حافظ محمد بن سعدؓ نے (ائی کتاب) طبقات میں کہا ہے کہ  
ہم سے بیان کیا ابو موفق سیف بن جابر نے جو کہ واسط کے قاضی تھے انہوں نے فرمایا کہ میں  
نے ابو حنیفہؓ کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ حضرت انس بن مالکؓ کو فہ تشریف لائے اور نخع کے  
مقام میں اترے اور وہ سرخ رنگ کا خذاب لگاتے تھے۔ میں نے ان کو کئی مرتبہ دیکھا ہے  
(اور تقریباً) اسی سے ملتے جلتے الفاظ علامہ ذہبیؓ کے بھی ہیں جو مناقب ابی حنیفہ و صاحبہ  
للام الذہبیؓ ص ۷ پر درج ہیں)

۲۔ ابو الفداء حافظ ابن کثیر الشافعی المتوفی ۳۷۷ھ فرماتے ہیں

انہ درک عصر الصحابة و رأی انس بن مالک (البدایہ والتماییہ ص ۱۰ ج ۱۰) بے  
لٹک انہوں (امام ابو حنیفہؓ) نے صحابہؓ کا زمانہ پیلا ہے اور حضرت انس بن مالکؓ کو دیکھا ہے۔

۳۔ علامہ شمس الدین محمد الذہبی المتوفی ۳۸۷ھ فرماتے ہیں رأی انسا غیر مردہ لاما  
قدم علیہم الکوفة (تذكرة المخاظ ص ۱۶۸ ج ۱) امام صاحبؓ نے حضرت انسؓ کو کئی مرتبہ  
دیکھا ہے جبکہ وہ کوفہ تشریف لاتے تھے۔

۴۔ علامہ ذہبیؓ مزید لکھتے ہیں رأی انساً (الکاشف للذہبی ج ۳ ص ۱۸۱) کہ امام  
صاحبؓ نے حضرت انسؓ کو دیکھا ہے۔

۵۔ علامہ ذہبیؓ لکھتے ہیں کہ امام صاحبؓ نے حضرت انسؓ کو دیکھا ہے (سیر اعلام  
النبلاء ص ۳۹۱ ج ۱)

۶۔ علامہ خطیب بغدادیؓ فرماتے ہیں رأی انس بن مالک (تاریخ بغداد ص ۳۲۳ ج ۱۳)  
کہ امام صاحبؓ نے حضرت انسؓ کو دیکھا ہے۔

۷۔ ابن حجر کی الشافعی فرماتے ہیں صح کما قاله الذہبی انه رأی انس بن مالک  
وهو صغیر و فی روایۃ رایته مرارا و کان يخصب بالحمرہ (المیزان الحسان ص ۲۱) صحیح  
یہ ہے جیسا کہ علامہ ذہبیؓ نے فرمایا ہے کہ امام صاحبؓ نے حضرت انسؓ کو دیکھا ہے جبکہ امام

صاحب "چھوٹے تھے اور ایک روایت میں یہ ہے کہ میں نے بار بار حضرت انسؑ کو دیکھا ہے اور وہ (انسؑ) داڑھی پر سرخ رنگ کا خضاب لگاتے تھے۔

۸۔ محمد بن الحنفیہ بن ندیمؓ لکھتے ہیں و کان من التابعین لفی عده من الصحابة و کان من الورعین الزاهدین (فهرست لابن ندیم ج ۱ ص ۲۹۸ بحوالہ مقدمہ مدار الحق) امام صاحب تابعین میں سے تھے اور متعدد صحابہؓ سے ملاقات کا شرف حاصل کیا اور آپ پر تیز گار اور متقی لوگوں میں سے تھے۔

۹۔ علامہ قسطلاني الشافعيؓ لکھتے ہیں " وَمِنَ التَّابِعِينَ الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ وَابْنُ سَيِّدِنَا وَالشَّعْبِيُّ وَابْنُ الْمُسِّبِ وَعَطَاءُ وَابْنِ حَنْيفَةَ (ارشاد الساری شرح بخاری ج ۱ ص ۲۸۲ بحوالہ امام اعظم اور علم الحديث ص ۱۳۲) حسن بصریؓ، ابن سیرینؓ، شعبیؓ، ابن مسیبؓ، عطاءؓ اور ابو حنیفہؓ تابعین میں سے ہیں۔

۱۰۔ علامہ قسطلاني المتوفی ۴۹۲ھ مزید لکھتے ہیں (ابن ابی اوفری) عبد اللہ الصحاہی ابن الصحاہی وہ آخر من مات من الصحاہة بالکوفۃ سنه سبع و ثمانين و قد کف بصرہ قبل وقد رأى ابو حنیفہ رضی اللہ عنہ و عمره سبع سیسیں (ارشاد الساری للقطلنی ص ۲۵۹ ج ۱)

حضرت عبد اللہ بن ابی اوفریؓ کوفہ میں رہنے والے صحابہؓ میں سے آخری صحابی ہیں جن کی وفات ۷۸۷ھ میں ہوئی ان کی بینائی پسلے ختم ہو چکی تھی، امام ابو حنیفہؓ نے ان کو دیکھا ہے جبکہ آپ سال کی عمر کے تھے۔

۱۱۔ حافظ ابن حجر العسقلانی الشافعیؓ فرماتے ہیں رای انسا (تمذیب التمذیب ص ۳۳۹ ج ۱۰) امام صاحبؓ نے حضرت انسؑ کو دیکھا ہے (ابن حجرؓ کا امام صاحبؓ کو طبقہ سلوسہ میں شمار کرتا ہے ان کا سو ہے جبکہ یہاں انہوں نے خود ہی اپنے اس نظریہ کی تردید کر دی ہے۔ کونکہ اگر امام صاحبؓ چھٹے طبقے میں ہوتے تو حضرت انسؑ کو کیسے دیکھ سکتے تھے؟)

۱۲۔ امام یافی الشافعیؓ مورخ لکھتے ہیں رای انسا (مراۃ الجہان بحوالہ حدائق الحنفیہ ص ۷۷) امام صاحبؓ نے حضرت انسؑ کو دیکھا ہے اور مزید تحریر فرماتے ہیں کہ امام صاحبؓ نے چار صحابہؓ کا زمانہ پایا ہے۔ حضرت انسؑ بصرہ میں موجود تھے، حضرت عبد اللہ بن ابی اوفریؓ کوفہ میں، حضرت سملؓ مدینہ منورہ میں اور حضرت ابو طفیل عامر بن واٹلہؓ کے مکہ مکرمہ میں موجود تھے۔ (مراۃ الجہان ص ۳۱۰ ج ۱ بحوالہ مقدمہ مدار الحق)

۱۲۔ محدث امام ابن عبد البر المالکی "المتون ۳۶۳ھ" لکھتے ہیں فال ابو عمر ذکر محمد بن سعد کاتب الواقدی ان ابا حنیفة رای انس بن مالک و عبد اللہ بن الحارث بن جزء (جامع بیان العلم و فضله بحوالہ تبییض الصحیفہ ص ۱۰) ابو عمر کہتا ہے کہ مجہ بن سعد محدث کاتب الواقدی فرماتے ہیں کہ امام ابو حنیفہ نے حضرت انسؓ اور حضرت عبد اللہ بن الحارث بن جزء کو دیکھا ہے۔

۱۳۔ علامہ جمال الدین سیوطی الشافعی "المتون ۴۹۶ھ" فرماتے ہیں کہ "محدث حمزہ سمیٰ" فرماتے ہیں کہ میں نے امام دارقطنی سے سنا وہ فرماتے تھے کہ امام ابو حنیفہ کی کسی محلب سے ملاقات نہیں ہوئی البتہ حضرت انسؓ کو انہوں نے اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے لیکن حدیث کا سامع نہیں کیا۔ (تبییض الصحیفہ فی مناقب الی حنیفہ ص ۱۰)

۱۴۔ حافظ ابن حجر عسقلانی کے استاد حافظ زین الدین عبد الرحیم بن الحسین العراقی "المتون ۸۰۶ھ" نے تابعین کی ایک فہرست بیان کی ہے جس میں نویں نمبر پر حضرت امام ابو حنیفہ کو بھی تابعین میں شمار کیا ہے (مالاحظہ ہو التقیید والایضاح ص ۳۳۲)

۱۵۔ امام ابن العماد حنبیلی "المتون ۱۰۸۹ھ" لکھتے ہیں رای انسا وغیرہ (شذرات الذہب ص ۲۷۲ ج ۱) ابن عملہؓ فرماتے ہیں کہ امام صاحبؓ نے حضرت انسؓ اور ان کے علاوہ دوسرے صحابہؓ کو بھی دیکھا ہے۔

۱۶۔ علامہ بدر الدین عینی "المتون ۸۵۵ھ" رقم طراز ہیں۔

ابن ابی اویی اسمہ عبد اللہ ... وہ واحد من راه ابا حنیفہ من الصحابة  
(عمدة القاری ص ۵۲ ج ۳)

حضرت عبد اللہ بن الی اوییؓ کو حضرت امام اعظم ابو حنیفہ نے دیکھا ہے۔ یہ بیعت رضوان میں اور اس کے بعد والے معروکوں میں شریک ہونے والے صحابی ہیں اور صحابہ میں سے کوفہ میں ۷۸۵ھ میں سب سے آخر میں فوت ہونے والے ہیں۔ اس وقت ان کی بینائی جا چکی تھی۔

۱۷۔ اما انس فقد اتفق المورخون على انه راه بالکوفة وهو صغیر ابن خمس او ثمان (الاستیعاب ص ۸۸۳ ج ۲ بحوالہ مکاتیہ الامام الی حنیفہ بین المحدثین ص ۳۹) حضرت انسؓ کے بارے میں مورخین اس بات پر متفق ہیں کہ امام صاحبؓ نے انس کوفہ میں دیکھا ہے جبکہ امام صاحبؓ ابھی چھوٹے تھے پانچ یا آنھ سال کے۔

مندرجہ بالا حوالہ جات سے یہ بات روز روشن کی طرح واضح ہو گئی کہ امام اعظم ابو حنفہ تابعین میں سے ہیں جیسا کہ بڑے بڑے محدثین اس بات کا اپنی اپنی تحریروں میں اقرار کر رہے ہیں اس کے پلے وجود بھی اگر امام صاحبؐ کی تابعیت کا انکار کیا جائے تو اسے محض تعصُّب، ضد اور ہٹ دھرمی پر ہی محمول کیا جا سکتا ہے جس کا کوئی علاج نہیں ہے۔ ذیل میں ان صحابہ کرامؐ کا نام ذکر کیا جاتا ہے جن کا زمانہ امام صاحبؐ نے پایا ہے۔

۱۔ عبد اللہ بن الی اولیٰ المتوفی ۸۶ یا ۸۷ھ کوفہ میں۔

۲۔ انس بن مالک المتوفی ۹۴ھ یا ۹۳ھ بصرہ میں۔

۳۔ عمر بن حیرث المتوفی ۸۵ یا ۹۸ھ کوفہ میں۔

۴۔ عبد اللہ بن الحارث بن جزء المعنی ۸۵، ۸۶، ۸۷، ۸۸ یا ۹۷ھ مصر میں۔

۵۔ عبد اللہ بن انبیس (یہ کوفہ میں ۹۲ھ میں تشریف لائے تھے)

۶۔ واشہ بن الاشعیٰ المتوفی ۸۳ یا ۸۵ھ دمشق میں۔

۷۔ سلیمان بن سعد الساعدی المتوفی ۸۸ھ مدینہ منورہ میں۔

۸۔ سائب بن خلاد بن سوید المتوفی ۸۷ھ -

۹۔ محمود بن الربيع بن سراقة المتوفی ۹۹ھ مدینہ میں۔

۱۰۔ محمود بن لبید بن عقبہ المتوفی ۹۶ھ مدینہ میں۔

۱۱۔ عبد اللہ بن بسر المازنی المتوفی ۸۸ یا ۹۶ھ شام یا حمص میں۔

۱۲۔ ابو امامہ بالبلی المتوفی ۸۷ یا ۸۶ھ حمص میں۔

۱۳۔ وابسہ بن المعبد بن عقبہ المتوفی ۹۰ھ رقة میں۔

۱۴۔ ہرماس بن زیاد المتوفی بعد ۱۰۰ھ یکماہ میں۔

۱۵۔ مقدام بن معد کربلی المتوفی ۸۶ یا ۸۷ھ شام میں۔

۱۶۔ عقبہ بن عبد السلطانی المتوفی فی زمان ولید بن عبد الملک بدء خلافۃ ۸۶ھ -

۱۷۔ یوسف بن عبد اللہ بن سلام المتوفی فی زمان عمر بن عبد العزیز بدء خلافۃ ۹۹ھ -

۱۸۔ ابو الحفیل عامر بن واشہ المتوفی ۱۰۰، ۱۰۲ یا ۱۰۴ھ مکہ یا کوفہ میں جو کہ روئے زمین پر

سب سے آخری فوت ہونے والے صحابی ہیں۔

۱۹۔ سائب بن یزید المتوفی ۸۶ یا ۸۸ یا ۹۰ھ مدینہ میں۔

۲۰۔ عداء بن خالد یہ یزید بن مہلب کے خروج تک زندہ رہے۔ یاد رہے کہ یزید بن مہلب

نے حجہ کیا۔

نے ۱۰۲ھ یا ۱۰۳ھ میں خروج کیا۔ رخیج (بختان میں)

۲۱۔ عکراش بن ذویب<sup>ؓ</sup> المتوفی ۱۰۰ھ تک -

(بحوالہ امام ابو حنفیہ<sup>ؓ</sup> کی تابعیت اور صحابہ<sup>ؓ</sup> سے ان کی روایت، ص ۲۰)

یہ بات درست نہیں ہے کہ امام صاحب<sup>ؓ</sup> کے زمانہ میں صرف چار ہی صحابہ کرام<sup>ؓ</sup> موجود تھے جیسا کہ ہم نے ایک لسٹ صحابہ کرام<sup>ؓ</sup> کے ناموں، تاریخ وفات اور ان کے مقامات کے متعلق پیش کی ہے ان کے علاوہ نو مزید صحابہ کرام<sup>ؓ</sup> بھی جن کے متعلق بعض دیگر اصحاب نے ذکر کیا ہے ان کے نام یہ ہیں۔

۱۔ اسعد بن سمل بن حنیف الانصاری<sup>ؓ</sup> ابو امامہ ۱۰۰ھ -

۲۔ بسر بن ارطاة القرشی العامری<sup>ؓ</sup> المتوفی ۸۶ھ مدینہ یا شام میں -

۳۔ طارق بن شہاب بخلی کوفی<sup>ؓ</sup> المتوفی ۸۳ھ -

۴۔ عبد اللہ بن ثعلبة<sup>ؓ</sup> المتوفی ۸۷ یا ۸۹ھ -

۵۔ عبد اللہ بن الحارث بن نوفل<sup>ؓ</sup> ابو محمد المتوفی ۹۹ھ -

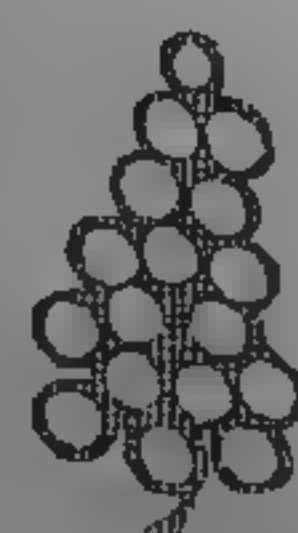
۶۔ عمرو بن ابی سلمہ<sup>ؓ</sup> المتوفی ۸۳ھ -

۷۔ قیص بن ذویب<sup>ؓ</sup> المتوفی ۸۶ھ -

۸۔ مالک بن الحوریث<sup>ؓ</sup> المتوفی ۹۳ھ بصرہ میں -

۹۔ مالک بن اوس<sup>ؓ</sup> المتوفی ۹۲ھ مدینہ منورہ میں -

اس سے معلوم ہوا کہ امام صاحب<sup>ؓ</sup> نے جن صحابہ کرام<sup>ؓ</sup> کا زمانہ پیلایا ہے، ان کی کل تعداد چار نہیں بلکہ تمیں کے قریب ہے۔ اگر مزید تحقیق و ججوکی جائے تو ممکن ہے کہ اس فہرست میں کچھ اور صحابہ<sup>ؓ</sup> کے اسمائے گرائی کا بھی اضافہ ہو جائے۔ اللہ رب العزت ہم سب کو دین کی سمجھ نصیب فرمائے اور خاتمہ بالایمان فرمائے۔ آمين۔



# امام اعظم ابوحنیفہ کی صحابہ کرام سے روایات

جسوس محدثین کرام کے نزدیک تاریخ ہونے کے لیے صرف کسی صحابی کی روایت ہی کافی ہے جو کہ امام اعظم ابوحنیفہ کو حاصل تھی البتہ بعض حضرات نے صحابہ کرام سے امام صاحبؓ کے روایت کرنے کا انکار کیا ہے حالانکہ امام صاحبؓ نے تمیں سے زائد صحابہ کرام کا زمانہ پایا ہے بلکہ بقول حافظ الزریٰ امام صاحبؓ کی ملاقات ۲۷ صحابہؓ سے ہوئی ہے (معجم المصنفین ج ۲ ص ۲۳ بحوالہ امام اعظم ابوحنیفہ از مفتی عزیزالحسن) اور متعدد صحابہ کرام سے روایات بھی بیان کی ہیں۔ امام اعظمؓ کی تاریخ ولادت کے متعلق اکثر حضرات جن میں حافظ ابن حجر عسقلانیؓ اور خطیب بغدادیؓ بھی یہ ۸۰ھ کے قول کو اختیار کرتے ہیں البتہ بعض حضرات نے آپ کی ولادت ۶۱ھ اور بعض حضرات نے ۷۰ھ بھی بیان کی ہے۔ علامہ زاہد الکوثریؓ نے تائیب التحیب ص ۲۱ میں ۷۰ھ کو رانج قرار دیا ہے تو اس لحاظ سے روئے زمین پر آخری صحابی حضرت ابوالطفیل عامر بن داشتؓ جن کی وفات ۹۰ھ میں ہوئی اور یہ صحابی مکہ مکرمہ میں مقیم تھے ان کی وفات کے وقت امام اعظمؓ کی عمر قول اول کے مطابق تمیں سال، قول ثانی کے مطابق انچاس سال اور قول ثالث کے مطابق چالیس سال تھی۔ صاحب رد المحتار نے لکھا ہے کہ امام صاحبؓ نے اپنی عمر میں پہنچنے جو ادا کیے تھے۔ جن میں سے کم از کم پندرہ جو حضرت ابوالطفیلؓ کے زمانہ حیات میں ادا ہوئے اور امام صاحبؓ کا پندرہ بار کوفہ سے کہ مکرمہ آتا ہوا لیکن اس دوران ایک مرتبہ بھی صحابی رسول سے امام صاحبؓ کی ملاقات نہ ہوئی ہو عقل سليم بھی اس بات کو ماننے سے اباء کرتی ہے۔ نیز حضرت عمرو بن حرثؓ اور حضرت عبد اللہ بن ابی اویؓ دونوں حضرات امام صاحبؓ کے اپنے شرکوفہ میں موجود ہوں اور آپ ان کی خدمت میں حاضر نہ ہوئے ہوں یا پہنچنے کی وجہ سے آپ کو ان کی خدمت میں نہ لے جایا گیا ہو عقل اس بات کو بھی ماننے سے انکار کرتی ہے کیونکہ اس زمانہ میں لوگ بچوں کو بزرگوں کی مجالس میں لے جایا کرتے تھے اور پھر کسی صحابی کا وجود تو اس وقت سب سے اعلیٰ اور ارفع تھا پھر کیونکہ امام صاحبؓ کو ان کی خدمت نہ لے جایا گیا ہو۔ حالانکہ امام صاحبؓ کے خاندانی حالات میں یہ موجود ہے کہ امام صاحبؓ کے والد ماجد ثابت کو ان کے والد حضرت علیؓ کی خدمت میں دعائے برکت کے لیے لے گئے تھے۔ پھر امام صاحبؓ کے

والد اپنے بچے کو کسی محلی کی خدمت میں کیوں نہ لے کر جائے ہوں؟ علامہ زاہد الکوثری تائب الحفیب میں لکھتے ہیں کہ ”جن ائمہ نے حضرت امام اعظمؑ کے حضرت انسؓ کو دیکھنے کے اقرار کیا ہے ان میں ابن سعد، دارقطنی، ابو نعیم الاصبهانی، ابن عبد البر، خطیب، ابن جوزی، سعیانی، عبدالغنی المقدسی، سبط بن الجوزی، فضل اللہ التوریشی، النووی، الیافعی، زین العراق، ولی العراقی، ابن اوزیر، پدر العاصی، ابن حجر کا فتویٰ جس کو سیوطی نے تبییض الصحیفہ میں نقل کیا ہے، شاب العقلانی، سیوطی، ابن حجر عکی وغیرہم ہیں ان کے (ابو حنیفہ) کے تابعی ہونے کا انکار کرنے کا ارادہ کرتا مکاہرہ (دھاندلی) یا ان نصوص (یعنی ائمہ کے اقوال) سے جملت ہے (تاہیب الحفیب ص ۵۷) اور حاکم نے معرفت علوم الحدیث میں تابعین کے پندرہ طبقے بنائے ہیں اور کہا ہے کہ ان میں سے آخری وہ ہے جنہوں نے اہل بصرہ میں سے حضرت انسؓ سے ملاقات کی اور اہل کوفہ میں سے عبد اللہ بن ابی اوفیؓ سے ملاقات کی اور اہل مدینہ میں سے سائب بن یزیدؓ سے ملاقات کی اور اہل مصر میں سے عبد اللہ بن جزاعؓ سے ملاقات کی اور اہل شام میں سے ابو امامہ باہمیؓ سے ملاقات کی ہو“ (حاشیہ تبییض الصحیفہ ص ۱۲) چنانچہ امام ابو حنیفہؓ اس تصریح کے مطابق طبقہ تابعین میں شامل ہوتے ہیں۔

### امام اعظمؑ کی محلی حضرت انسؓ سے پانچ روایات

(۱) قال ابو معشر فی جزءه انا ابو عبد الله الحسین بن محمد بن منصور الفقيه الواعظ ثنا ابو ابراهیم احمد بن الحسین القاضی ثنا ابو بکر محمد بن احمد بن محمد بن حمدان الحنفی ثنا ابو سعید اسماعیل بن علی السمان ثنا ابو الحسین بن احمد ابن محمد بن محمود البزار ثنا ابو سعید الحسین بن احمد بن محمد بن المبارک حدثنا ابو العباس احمد بن الصلت بن المغلس الحمانی ثنا بشر بن ولید القاضی عن ابی یوسف عن ابی حنیفہ سمعت انس بن مالک رضی اللہ عنہ يقول سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم يقول طلب العلم فریضۃ علی کل مسلم (تبییض الصحیفہ ص ۳۳) لور کچھ سند کے تغیر کے ساتھ علامہ عز الدین محمد بن یوسف الصاحبی الدمشقی الشافعیؓ نے اپنی کتاب عقود الجمیان ص ۳۵ پر بھی اس روایت کو نقل کیا ہے)

ذکورہ بالا سند کے ساتھ حضرت امام اعظمؑ ابو حنیفہؓ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ میں

نے حضرت انس بن مالکؓ سے نادہ فرمائی ہے تھے کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم  
سے نا آپ نے فرمایا علم کا طلب کرنا ہر مسلمان پر فرض ہے۔

اس روایت کے بارے میں امام جلال الدین سیوطیؒ فرماتے ہیں عنده انه بلغ رتبة  
الصحيح لانی وفقت له على نحو خمسين طریقاً وجمعتها فی جزء (تبییض  
الصحیفة ص ۲۳)

میرے نزدیک یہ روایت صحیح کے رتبہ کو پہنچی ہوئی ہے اس لیے کہ میں اس روایت  
کے بارے میں پچاس طرق پر مطلع ہوا ہوں اور ان طرق کو میں نے جزء میں جمع کیا ہے۔

### صحابی حضرت انسؓ سے دوسری روایت

(۲) وَهُوَ عَنْ أَنْسٍ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ الدَّالُ عَنِ  
الْخَيْرِ كَفَا عَلَهُ (تبییض الصحیفة ص ۲۳ و مسند الامام الاعظم ص ۲۲۳ و عقود الجمان ص  
۵۶ و اخبار ابی حنبل و صاحبیہ ص ۲)

اور اسی مذکورہ بالا سند کے ساتھ (یعنی امام اعظم والی) حضرت انسؓ سے روایت ہے  
فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے نا آپ نے فرمایا بھلائی پر راہنمائی  
کرنے والا بھلائی کرنے والے کی طرح ہے۔

### صحابی حضرت انسؓ سے تیسرا روایت

وَهُوَ عَنْ أَنْسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ  
إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ إِغَاثَةَ الْمَهْفَانَ (تبییض الصحیفة ص ۲۳ و عقود الجمان ص ۵۶ و اخبار ابی  
حنبل و صاحبیہ ص ۲ و مسند الامام الاعظم ص ۲۲۵)

اسی مذکورہ بالا سند کے ساتھ (یعنی امام ابو حنیفہ والی) حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ  
میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے نا آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ پسند کرتا ہے مصیبت  
زدہ کی مدد کرنے والے کو۔

### صحابی حضرت انسؓ سے چوتھی روایت

(۳) أَخْبَرَنَا أَبُو حَفْصٍ عُمَرُ بْنُ أَبْرَاهِيمَ الْمَقْرَنِيُّ قَالَ ثَنَا مَكْرُمٌ بْنُ أَحْمَدَ قَالَ  
ثَنَا أَحْمَدَ بْنُ مُحَمَّدٍ ثَنَا أَبْنُ سَمْدَعَةَ وَبَشْرٌ بْنُ الْوَلِيدِ عَنْ أَبِي بُو سَفَ عنْ أَبِي حَمِيْدَةَ

قال کان علمائنا کلهم يقولون فی سجدة الشهوانها بعد السلام و ينشهد فيها  
و سلم قال حماد بن ابی سلیمان هکذا یقینی انس بن مالک قال ابو حنیفة و  
سالت انس بن مالک فقال هکذا هو (اخبار ابی حنیفة و صاحبہ ص ۵ لالی عبد اللہ  
حسین بن علی الصیری المتنی (۲۳۶))

ذکورہ بالا سند کے ساتھ حضرت امام ابوحنیفہؓ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ ہمارے  
سب علماء کے دو بحدوں کے بارے میں فرماتے تھے کہ وہ دونوں سلام کے بعد ہوں گے  
اور ان دونوں میں تشدید اور سلام بھی ہے حماد بن الی سلیمانؓ فرماتے ہیں کہ حضرت انس بن  
مالکؓ اسی طرح فتویٰ دیا کرتے تھے امام ابوحنیفہؓ فرماتے ہیں میں نے حضرت انسؓ سے پوچھا تو  
انہوں نے (جواب) میں فرمایا وہ ایسا ہی ہے۔

### صحابی حضرت انسؓ سے پانچویں روایت

(۵) اخبرنا محمد بن ابراهیم قال ثنا مکرم قال ثنا احمد بن محمد قال ثنا  
العباس بن بکار قال ثنا اسد بن عمرو عن ابی حنیفة عن انس بن مالک قال کنی  
انظر الی لحیۃ ابی قحافة کا نہا ضرایم عرفج (اخبار ابی حنیفة و صاحبہ ص ۵)  
ذکورہ بالا سند کے ساتھ حضرت امام ابوحنیفہؓ سے روایت ہے وہ حضرت انس بن مالکؓ  
سے روایت کرتے ہیں حضرت انسؓ نے فرمایا گویا کہ میں الی تھافہؓ (جو کہ حضرت ابو بکر  
صدیقؓ کے والد ہیں) کی داڑھی کی طرف دیکھ رہا ہوں کہ وہ بالکل سفید ہے۔

### صحابی حضرت واٹلہ بن الاشعؓ سے دو روایات

(۱) قال ابو عشر انا ابو عبدالله حدثنا ابراهیم حدثنا ابویکر الحنفی  
حدثنا ابو سعید الحسین بن احمد ثنا علی بن احمد بن الحسین البصري حدثنا  
احمد بن عبدالله بن حرام ثنا المظفر بن منهل ثنا موسی بن عیسیٰ ابن العین  
الحمصی ثنا ابی ثنا اسماعیل بن عیاش عن ابی حنیفة عن واٹلہ بن الاشعؓ از  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قال دع ما بریک الی ما لا یریک (نبییض  
الصحیفہ ص ۵۹ و بنتغیر سند عقود الجہان ص ۲۰)

ذکورہ بالا سند کے ساتھ حضرت امام اعظم ابوحنیفہؓ سے روایت ہے وہ حضرت واٹلہ بن

الاسع» سے روایت بیان کرتے ہیں کہ بے شک نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا  
چھوڑ دے تو اس چیز کو جو تجھے شک میں ڈالے اس چیز کی طرف جو تجھے شک میں نہ ڈالے۔

### صحابی حضرت واشلہؓ سے دوسری روایت

(۲) وہ عن وائمه عن النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قال لا تظہر الشمانة  
لاغیک فیعا فیه اللہ ویتلیک (تبییض الصحیفہ ص ۵۰ و بتغیر سند عقود الجمیان  
ص ۶۰ و سند الامام الاعظم ص ۲۲۶)

اسی مذکورہ بالاسند کے ساتھ حضرت واشلہؓ سے روایت ہے وہ نبی کرم صلی اللہ علیہ  
وسلم سے روایت بیان کرتے ہیں کہ فرمایا حضور علیہ السلام نے تو اپنے بھائی کی مصیبت پر  
خوشی کا اظہار نہ کر اللہ تعالیٰ اسے معاف فرمادے گا اور تجھے اس میں جلا فرمادے گا۔

### صحابی حضرت عبد اللہ بن انسؓ سے ایک روایت

قال ابو معشر اخیرنا ابو یوسف عبداللہ حدثنا ابو ابراهیم حدثنا ابو نکر  
العنقی حدثنا ابو سعید لسمان حدثنا ابو علی الحسین بن علی بن محمد بن  
اسحاق الیمانی حدثنا ابوالحسن علی بن بابوہ الاسواری حدثنا ابو داؤد  
الطیالسی عن ابی حنیفة قال ولدت سنہ ثمانین و قدم عبداللہ بن انس کو کوفہ  
سنہ اربع و تسعین و رایته و سمعت منه وانا ابن اربع عشرہ سنہ سمعته یقول قال  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حبک الشنی یعمی و یصہ (تبییض الصحیفہ  
ص ۱۶ اور کچھ سند کے تغیر کے ساتھ عقود الجمیان ص ۷۵ پر بھی ہے و سند الامام الاعظم ص  
(۲۵)

مذکورہ بالاسند کے ساتھ حضرت امام ابو حنیفہؓ سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ میں ۸۰ھ  
میں پیدا ہوا حضرت عبد اللہ بن انسؓ ۹۳ھ میں کوفہ تشریف لائے میں نے ان کو دیکھا اور ان  
سے سنا اور میں اس وقت چودہ برس کا تھا میں نے ان سے سنا وہ فرمائے تھے کہ نبی کرم  
صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ کسی چیز کی محبت تجھے اندھا اور برا کروتی ہے۔

## اشکال

اس روایت پر بعض حضرات نے یہ اشکال پیش کیا ہے کہ حضرت عبد اللہ بن ائمہ الجمنی "جو کہ مشہور صحابی ہیں یہ ۳۵۵ھ میں وفات پا گئے تھے اس وقت ابھی امام ابو حنیفہ" کی ولادت بھی نہیں ہوئی تھی تو ان سے روایت کیسے بیان کی گئی ہے۔

## جواب

امام جلال الدین سیوطی فرماتے ہیں "عبد اللہ بن ائمہ" نام کے پانچ صحابی ہیں۔ شاید کہ امام صاحب" نے جن سے روایت بیان کی ہے وہ اور ہوں جو غیر بھنی مشہور ہوں" (تبییض الصحیفہ ص ۷۱)

## صحابی حضرت عبد اللہ بن ابی اویفیؓ سے ایک روایت

قال ابو معشر اخبرنا ابو عبداللہ حدثنا ابو ابراهیم ابا ابو بکر الحمد  
حدثنا ابو سعد السمان ثنا محمد بن موسیٰ ثنا محمد بن عیاش لجیوندی عن  
الشمام یحییٰ بن القاسم عن ابی حنیفہ سمعت عبد اللہ بن ابی اویفی یقون سمع  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم یقول من بنی للہ مسجد و تو کم محضر قطہ  
بنی للہ له بیتا فی الجنة (تبییض الصحیفہ ص ۷۱ و بتغییر سد خود الجمان ص ۴۹  
ومسند الامام الاعظم ص ۲۷)

ذکورہ بالاسند کے ساتھ حضرت امام اعظم ابو حنیفہ سے روایت ہے فرماتے ہیں میں  
نے حضرت عبد اللہ بن ابی اویفیؓ کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم  
سے سنا آپ نے فرمایا جس نے اللہ کے لیے مسجد تعمیر کی اگرچہ پرندے کے گھونسلے کی طرح  
ہو تو اللہ تعالیٰ اس کے لیے جنت میں گھر تعمیر کرے گا۔

امام جلال الدین سیوطی اس حدیث کے بارے میں لکھتے ہیں "قول هذا الحديث  
متفہ صحیح بل متواتر (تبییض الصحیفہ ص ۱۸)"

## صحابی حضرت جابر بن عبد اللہؓ سے ایک روایت

ابو حنیفہ عن جابر بن عبد اللہ قال جاء رجل من الانصار الى النبی صلی اللہ علیہ وسلم فقال يا رسول اللہ ما رزقت ولدا فقط ولا ولد لی قال النبی صلی اللہ

علیہ وسلم فابن انت من کثیر الاستغفار قال حابر فولد له نسعة ذکور (مند الامام العظیم ص ۲۰۸)

امام اعظم ابوحنیفہؓ نے حضرت جابر بن عبد اللہؓ سے روایت بیان کی ہے کہ ایک انصاری آدمی نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے کہا اے اللہ کے رسول میری اولاد بالکل نہیں ہے اور میرے لیے کوئی بچہ نہیں تو نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا تو کہا ہے کثرت استغفار سے (یعنی استغفار زیادہ کر) حضرت جابرؓ فرماتے ہیں کہ اس شخص کے نولوں کے پیدا ہوئے۔

صحابیہ عائشہ بنت عمرؓ سے ایک روایت

وَهُوَ إِلَى أَبِي سَعِيدِ الصَّحْدَانِ تَنَا أَبُو مُحَمَّدٍ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ كَثِيرَ الرَّازِيِّ عَبْدَ الرَّحْمَنِ  
بْنَ أَبِي حَاتَّةِ الْمَرْرَى ثَنَا عَبْرَاسُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْمُورَى حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ مُعَيْنٍ عَنْ أَبِي  
حَنْيفَةَ نَهْ سَمِعَ عَائِشَةَ بَنْتَ عَبْرَادَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا تَقُولُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ أَكْثَرُ جِنَدِ اللَّهِ فِي الْأَرْضِ الْجَرَادُ لَا أَكْهُ وَلَا أَحْرَمُهُ (تبییض  
الصَّحِیفَةِ ص ۱۸ و بنغییر سند عقود الجہان ص ۶۶ و سندہ فی لسان المیزان ج ۳ ص ۷۲ و  
مند الامام العظیم ص ۱۹۲)

ای مذکورہ بالاسند کے ساتھ حضرت امام اعظم ابوحنیفہؓ سے روایت ہے کہ یہ مذکونوں نے حضرت عائشہ بنت عمرؓ سے سنا انہوں نے فرمایا کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ زمین میں اللہ تعالیٰ کا کثیر لشکر مکڑیاں ہیں نہ ان کو میں کھاتا ہوں اور نہ ان کو میں حرام قرار دیتا ہوں۔

صحابی حضرت عبد اللہ بن ابی حبیبؓ سے ایک روایت

ابوحنیفہ قائل حدثنا عبد الله بن الحبیب قائل سمعت ابا المرداء يقول بینا انا  
ردیف رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم قال يا ابا المرداء من شهد ان لا اله الا الله  
وانی رسول الله وجبت له الجنة قال قلت له وار زنی وار سرق فسكت عنی نہ سر  
ساعة ثم قال من شهد ان لا اله الا الله وانی رسول الله وجبت له الجنة قلت وان رسی  
وان سرق قال وان زنی وان سرق وان رغم اتف ابی المرداء قال فکتنی انظر الى

اصبع ابی الدرداء السبابة يومی بها الی اربیته (کتاب الائمه لللام محمد م ۱۵) امام ابو حنفیہ فرماتے ہیں کہ ہم سے حضرت عبد اللہ بن الحنفیہ نے بیان فرمایا کہ میں نے حضرت ابو الدرداءؑ کو یہ کہتے ہوئے نہ ہے کہ ایک موقع پر جگہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہر کاب تھا آپؐ نے مجھ سے فرمایا اے ابو الدرداء جس نے اس بات کی گواہی دئی کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں ہے اور میں اللہ کا رسول ہوں اس کے لیے جنت واجب ہو گئی حضرت ابو الدرداء کہتے ہیں میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا اگرچہ اس نے زنا کیا ہوا یا چوری کی ہوتب بھی؟ یہ سن کر آپؐ تھوڑی دیر خاموش رہے پھر کچھ دیر پڑتے رہے اور پھر آپؐ نے یہی ارشاد فرمایا کہ جس نے یہ گواہی دئی کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں اور میں اس کا رسول ہوں اس کے لیے جنت واجب ہو گئی پھر میں نے عرض کیا اگرچہ اس نے زنا کیا اور چوری کی ہوتب بھی؟ آپؐ نے فرمایا ہاں اگرچہ اس نے زنا کیا ہوا اور چوری کی ہوتب بھی اور اگرچہ ابو الدرداء کی ناک مٹی میں رکٹی جائے تب بھی ابن الحنفیہ فرماتے ہیں میں ابو الدرداءؑ کی شہادت کی انگلی کو دیکھ رہا تھا کہ وہ اس کے ذریعہ اپنے ناک کے بانے کی طرف اشارہ کرتے جا رہے تھے۔

### صحابی حضرت عبد اللہ بن الحارث بن جزء الزبیدیؓ سے ایک روایت

حدثنا ابو علی عبید اللہ بن جعفر الراری من کتاب فیہ حدیث ابی حنفیہ حدثنا ابی عن محمد بن سماعہ عن ابی یوسف قال سمعت با حنفیہ بقول حججت مع ابی سنة ستة و تسعین ولی ست عشرة سنة فاذا اذ بشیخ قد اجتمع عليه الناس فقلت لا بی من هذا الشیخ قال هذا رجل قد صحب النبی صلی اللہ علیہ وسلم يقال له عبداللہ بن الحارث بن جزء الزبیدی فقلت لا بی ای شئی عنده قال احادیث سمعها من النبی صلی اللہ علیہ وسلم قلت قدمنی اليه حتی اسمع منه فتقدم بین يدی فجعل يفرج عنی الناس حتی دنوت منه فسمعت منه يقول قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من نفقه فی دین اللہ کفاه اللہ همه و رزقه من حيث لا یحنسب (مناقب الامام الاعظم از صدر الائمه موفق بن احمد رکنی ص ۲۵ بحوالہ امام ابو حنفیہ کی تابعیت اور کچھ الفاظ اور سند کے تغیر کے ساتھ عقود الجمان ص ۷۵ پر بھی یہ روایت ہے و مسند الامام الاعظم ص ۲۰ و اخبار ابی حنفیہ و صاحبیہ ص ۳)

مجھ سے ابو علی عبید اللہ بن جعفر رازی نے اس کتاب میں سے جس میں امام ابو حنفہ کی حدیثیں درج تھیں بیان کیا کہ ہم سے ہمارے والد نے محمد بن سالم کے حوالہ سے امام ابو یوسف سے بیان کیا کہ میں نے امام ابو حنفہ کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ میں نے ۹۶ھ میں جب کہ میری عمر رسولہ سلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت حاصل کی ہے ان کا لوگوں کا مجمع ہے میں نے اپنے والد سے پوچھا کہ یہ بزرگ کون ہیں؟ انہوں نے جواب دیا کہ یہ وہ صاحب ہیں جنہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت حاصل کی ہے ان کا نام عبد اللہ بن الحارث بن جزء الزیدی ہے میں نے اپنے والد سے پوچھا کہ ان کے پاس کیا چیز ہے تو انہوں نے جواب دیا احادیث ہیں جن کو انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے سنائے ہیں کہا مجھے ان کے پاس لے چلئے تاکہ میں ان سے حدیثیں سنوں چنانچہ وہ میرے آگے بو لیے اور میرے لیے راستہ صاف کرنے لگے یہاں تک کہ میں ان کے قریب ہو گیا اور میں نے ان کو یہ کہتے ہوئے سنائے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے جس نے اللہ کے دین میں تنقیہ حاصل کیا اللہ تعالیٰ تمام معاملات میں اس کے لیے کافی ہو گا اور اس کو وہاں سے رزق دے گا جہاں اس کو وہم و گمان بھی نہ ہو گا۔

یہ تو صرف صحابہ کرام سے چند روایات کا ذکر ہوا اور ان کے علاوہ تابعین کرام سے اس قدر کثیر روایات ہیں جن کا احصاؤ شمار مشکل ہے۔

ان مذکورہ روایات کے باوجود امام اعظم ابو حنفہ کے بارے میں یہ پر اپیگنڈا کرنا کہ وہ تابعی نہیں یا انہوں نے صحابہ سے روایات بیان نہیں کیں یا جو روایات امام صاحب سے مروی ہیں وہ سب ضعیف ہیں اور ان کے روایہ محروم ہیں۔ یا امام صاحب کو احادیث کا علم نہیں تھا سرا سر کذب بیانی، تعصب اور ہٹ دھرمی کا اضمار ہے جیسا کہ بعض فرقۃ (خصوصاً "غیر مقلدین") اس سلسلے میں پیش پیش ہیں حالانکہ علامہ ذہبی نے اپنی مشہور زمانہ کتاب تذکرة الحفاظۃ ج ۱ ص ۱۸۸ میں امام صاحب کو حفاظ حدیث میں شمار کیا ہے حافظ حدیث اسے کہتے ہیں جسے ایک لاکھ احادیث زبانی یاد ہوں نیز امام صاحب نے تو صرف چالیس بزار احادیث کے انتخاب سے اپنی کتاب الآثار کو تصنیف فرمایا ہے پھر کیسے کہا جا سکتا ہے کہ امام صاحب کو صرف رسولہ یا سترہ احادیث کا علم تھا یہ محض امام اعظم کی جلالت شان ان کا رتبہ و مرتبہ ان کی عظمت و سطوت اور ان کی محدثانہ اور قیمتانہ اور علمی حیثیت کو گرانے کا ایک

ذموم شاخصانہ ہے لیکن جس کو اللہ رب العزت عزت بخشنے اسے کوئی اپنی بد تدبیریوں سے  
مرنجوں نہیں کر سکتا ہے بڑے محدثین، مورخین اور اہل علم نے باوجود مانکنی، شائعی اور  
ضبلی وغیرہ مسلک رکھنے کے امام صاحبؒ کی تعریف و توثیق کی ہے اور آپؒ کے تابعی ہونے  
اور صحابہ کرامؓ سے ان کا روایات بیان کرنے کا بر ملا اقرار کیا ہے۔ کسی نے کیا خوب کہا ہے۔

الاعداء سے والفضل ما شهدت به

فضیلت آدہ ہے جس کی مخالفین بھی گواہی دیں اللہ تعالیٰ ہمیں امام صاحبؒ کے نقش  
قدم پر چلنے کی توفیق مرحمت فرمائیں اور ہمارا خاتمہ ایمان پر فرمائیں۔ آمین یا اللہ العالمین۔

# تحریک جامع مسجد نور

(مدرسہ نصرت العلوم)

مرتب

محمد فیاض خان سواتی

مہتمم مدرسہ نصرت العلوم گوجرانوالہ

جب ۱۹۷۶ء میں محمد اوقاف نے گوجرانوالہ کی سب سے بڑی جامع مسجد نور  
المعروف چھپڑوالی کو بمع محققہ مدرسہ نصرت العلوم سرکاری تحویل میں لینے کا  
نوٹس جاری کیا تو رد عمل کے طور پر ایک زبردست عوامی تحریک شروع ہوئی  
جو تحریک جامع مسجد نور کے نام سے مشہور ہے۔ اس تحریک میں سینکڑوں افراد  
نے جیلیں کائیں، ماریں کھائیں اور طرح طرح کی اذیتیں اور مشقتیں برداشت  
کیں۔ جن کی مکمل تفصیلات اس وقت کے موقر رسائل اور جرائد کے حوالہ  
سے اس کتاب میں قلمبند کی گئی ہیں۔ صفحات ۲۰۰ قیمت ۳۰ روپے

ناشر: ادارہ نشر و اشاعت مدرسہ نصرت العلوم گوجرانوالہ

**اللائحة الشاملة لكتابات مدارس الفرقان التعليمية مطبوعات**

| نام کتاب                               | نمبر شمار | نام کتاب                       | نمبر شمار |
|----------------------------------------|-----------|--------------------------------|-----------|
| حاضر مطالعہ                            | 24        | قرآن (مترجم)                   | 1         |
| نماز و مسنون کتاب                      | 25        | دین اباظل                      | 2         |
| خطبیات صد اربیت                        | 26        | مقالات سواتی                   | 3         |
| دینیں امثراں کیں                       | 27        | مولانا عبد اللہ سندھی کے افکار | 4         |
| فیوضات حسنی                            | 28        | امام عظیم اور عمل بالحدیث      | 5         |
| تمکیل الاذھان                          | 29        | شاد ولی اللہ اور صاحبزادگان    | 6         |
| تفسیر شیعۃ النور                       | 30        | الطاف القدس                    | 7         |
| مجموعہ رسائل (بخصہ دوم)                | 31        | مجوہ ندرسائل (حصہ اول)         | 8         |
| نور پسر                                | 32        | مقدمہ صحیح مسلم                | 9         |
| سعدیات فارسی                           | 33        | ادکام حج                       | 10        |
| کریما سعدی (مترجم)                     | 34        | نماز مسنون خورد                | 11        |
| عقیدۃ الطحاوی                          | 35        | ترشیحات سواتی                  | 12        |
| احکام عمرہ                             | 36        | فقہا کبر                       | 13        |
| میزان البلاغہ                          | 37        | اصطلاحات تہذیب المفہق          | 14        |
| فیض احمد شیخ                           | 38        | حجۃ الاسلام                    | 15        |
| امام عظیم اور عزم واستقلال             | 39        | نامہ نہاداں بیان حکایت محدثین  | 16        |
| پیغمبر تراویح                          | 40        | نامہ نہاداں بیان حکایت محدثین  | 17        |
| مام محمد اور ان کی کتب کا اجمائی تعارف | 41        | النجم زیر برہی                 | 18        |
| صراف ولی اللہ                          | 42        | حیی علی الفلاح                 | 19        |
| محققہ تحریرین اور جامع اذکار           | 43        | دینی مذاہدین اور ائمۃ کا حساب  | 20        |
| احکام قربانی                           | 44        | احکام رمضان                    | 21        |
| درویش الحدیث                           | 45        | اجوبہ اربعین                   | 22        |
| شریح الفوزان الکبیر                    | 46        | منہاجی تاریخ الفلاح            | 23        |

بِسْمِهِ تَعَالٰی

نَامِ نَهَا دَادَاءِ الْحَدِيثِ  
کا لیوں کے حواب پیں

بِحُواْبِ

غَرْرِ اَهْلِ حَدِيثِ  
کا لیوں کے حوان پیں

از  
محمد فیض خان سو آتی

ناشیر

ادارہ نشر و اشاعتہ مدرسہ نصرۃ العلوم گوجرانوالہ

# عرض حال

بسم اللہ الرحمن الرحیم ۰

نحمدہ و نصلی علی رسلہ الکریم

اما بعد ۱

ناظرین کرام کچھ دن قبل ایک ساتھی نے خواجہ محمد قاسم صاحب خطیب جامع مسجدہ اقصیٰ اہل حدیث سیٹلائٹ ٹاؤن گوجرانوالہ کا ایک پبلک ٹلیوڈ بیان "غیر اہل حدیث کی گالیوں کے جواب یہیں لا کر دیا، پڑھ کر بہت جیزائی ہوتی کہ مولادی آمیل سلفی صاحب کے لائق شاکر دنے یہیں زبان استعمال کی ہے اور دل کھول کر احناف کو گایاں دی میں خصوصاً شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد سرفراز خاں صاحب صدر مدظلہ اور سواتی برادران کے نام سے حضرت مولانا صوفی عبدالحید خاں صاحب سواتی مدظلہ کو بھی بُرا بھلا کہا ہے۔ ان کے علاوہ مفتی محمد عیسیٰ صاحب اور مولانا حافظ محمد صبیب اللہ صاحب دیر دی بارہ میں بھی نازیبا الفاظ استعمال کیے ہیں۔ ان سطور میں ہم خواجہ صاحب کے پبلک ٹلیوڈ سے بارے میں چند کلمات تحریر کرتے ہیں۔ امید ہے کہ خواجہ صاحب کی اس سے کچھ تسلی ضرر ہوگی۔ اگر یہ ناکافی ہوتی تو پھر اور خدمت کر دی جائے گی۔ اس سے قبل بھی خواجہ صاحب نے حجی علی الصلوٰۃ نامی کتاب میں مولانا صوفی عبدالحید صاحب کی کتاب نمازِ سنون پر چند انتراضاً تکیے تھے۔ ان کے جوابات احقر نے حجی علی الغلاح نامی رسالہ میں دے دیے ہیں اور خواجہ صاحب کو یہ کتاب بھیج بھی دی تھی، ابھی تک خواجہ صاحب کی طرف سے کوئی جواب نہیں آیا۔ اور نہ تاقیامت وہ جواب دے سکتے ہیں۔ خواجہ صاحب کی تو علمی بیاقت صرف اتنی ہے کہ پرانی کتابوں سے مفاد لے کر کتاب اپنے نام سے شائع کر دیتے ہیں جیسا کہ حجی علی الصلوٰۃ ظفرالمبین سے چوری کر کے

بنائی گئی۔ خواجہ صاحب نے حجی علی الصلاۃ سے پہلے بھی ہمارے خلاف پمپلٹ شائع کیے ہیں مثلاً بدی ی خواہ کی مدد میں اور فقادی عاملیہ پر ایک نظر وغیرہ بدی ی عوام کی عدالت کا جواب حافظ محمد حبیب اللہ ذیر الدین صاحب نے بدی یہ علماء کی عدالت میں کے نام سے دیا ہے۔ خواجہ صاحب میں اگر جنت بے تو اس کا جواب دیں۔ ابھی حال ہی میں ایک کتاب تبلیغی جماعت کے خلاف لکھی ہے۔ یہ کتاب جویزی کر کے بنائی ہے۔ اندیسا کے ایک غیر مقلد مہمدی تابش نے تبلیغی جماعت کے خلاف کتاب لکھتی تھی۔ اس کو جدید ترتیب دے کر اپنے نام سے شائع کر دیا ہے۔ اس کتاب میں خواجہ صاحب نے صحبوٹ، خیانت، بد دیانتی، بد کلامی، دھوکہ دہی سے بہت کام لیا ہے۔ اس کتاب میں کرامات اولیاء اور روایات صالحہ کشف۔ الہام کا انکار کیا ہے اور اولیاء اللہ کی توہین کی گئی ہے اور خصوصاً مولانا زکریا رحمۃ اللہ علیہ کو جگہ جگہ کا بیان دی ہے اور دوسرا کام یہ کیا ہے کہ جن کتابوں سے مولانا زکریا رحمۃ اللہ علیہ کو جگہ جگہ کا بیان دی ہے ان کا حوالہ ختم کر دیا ہے۔ تاکہ عوام یہ کچھیں کریہ بات مولانا زکریا رحمۃ اللہ علیہ کی اپنی ہے۔ انتہا اللہ احتقر کو اگر اللہ نے موقع دیا تو اس کا جواب لکھا جائے گا اور خواجہ صاحب کے علم کو ظشت از بام کیا جائے گا۔ اصل میں خواجہ صاحب ایک تجارتی آدمی ہیں وہ اپنی دکان چکانے کے لیے کوئی نزکوئی کام کر تھے اسی رہتے ہیں۔ ناظرین کرام بات کافی در حلی گئی۔ اب خواجہ صاحب کے پمپلٹ کا جائزہ بھی لے لیں۔

**حنفی علماء کرام** | دہنے تھے مثلاً اساتذہ العلماء مولانا محمد چراغ صاحب حضرت مولانا عبد الوحد  
صاحب حضرت مولانا قاضی شمس الدین صاحب حضرت مفتی خلیل احمد صاحب وغیرہم رحمۃ اللہ  
علیہم اجمعین ... مگر وہ شریعت آدمی تھے۔ اختلافات کے علی الرغم اہل حدیثوں کے ساتھ ان کے دوختنے  
مراکم اور گرسے روایتیں اور جب سے گوراؤالہ کے اقیلم حنفیت میں جپھر دالی مسجد کے موافق برادران  
کی اجازہ داری ہوئی ہے۔ ما تحول خراب ہوگی ہے۔ رئیس المقلدین حضرت مولانا سرفراز صاحب صندر  
اہل حدیثوں کو خود بھی گا بیان دیتے ہیں۔ بیٹوں سے بھی دلواتے ہیں۔ بقول جانب حکیم محمود صاحب  
”خوب صفت دری فرمائی جاہی ہے“ اگر ان گاہیوں کا ہدف ہم جیسے گنہگار ہی رہے تو کوئی بات نہ

تھی۔ دکھ اس بات کا ہے کہ انہوں نے احادیث بینغیرہ تک کو معاف نہ کیا۔ محدثین عظام ان کا تجزیہ نہ کر سکتے۔

جواب قاریئن کرام اخواجہ صاحب کی اس بات کا خلاصہ یہ ہے کہ شرگو جزاولہ کی فضائے خراب  
نے اہل حدیث کو خود بھی گالیاں دی ہیں اور مبیٹوں سے بھی دلوانی ہیں۔

(۱) حضرت شیخ الحدیث مولانا سرفراز خان صاحب نے شرگو جزاولہ کی فضائے خراب  
مولانا امیل سلفی کیا، بلکہ خواجہ صاحب کے استاد محترم جناب مولوی اسماعیل سلفی نے  
شرکی فضا خراب کرنے میں پہلی۔

چنانچہ انہوں نے علماء احباب اور شخصیات علمائے دیوبند کے خلاف طرح طرح کی یا تیس اپنی  
تصانیف میں لکھی ہیں، چنانچہ نتائج التقیید پر جو تقریب انہوں نے لکھی ہے اس میں لکھتے ہیں۔  
علماء دیوبند کو ان کی علمی خدمات نے اتنا ہی ادبی کیا ہے جتنا مناظرات نے  
علماء دیوبند ہم کو بخاد کیا اور ذہنی طور پر جماعت کو قلاش کر دیا۔ اس علمی مرکز دارالعلوم  
دیوبند کی پیداوار خیالات کے لحاظ سے یعنی قسم پر ہے۔

(۲) مولوی اور شاہ صاحب رحمہ اللہ کے تلامذہ کا درجہ جان بدعوت کی طرف ہے اور اہل حدیث  
سے انتہائی لبغض۔

(۳) مولوی اشرف علی صاحب رحمہ اللہ کے مقتندین میں بدعوت کم ہے، مگر اہل حدیث سے  
بیسے حد لبغض۔

مولوی حسین علی صاحب رحمہ اللہ کے مریدوں میں توحید کی حمایت اور اہل توحید سے محبت  
تو ہے، لیکن بعض کو سنت سے بہت زیادہ لبغض ہے۔ مدرسہ دیوبند میں اختلاف کے ساتھ جو  
چیز مشترک طور پر پائی جاتی ہے وہ اہل حدیث سے لبغض ہے۔ دیوبندی احباب نرم ہو کر سنت سے  
برکاتی ہیں اور مولوی احمد علی صاحب لاہوری وغیرہ اور بعض دوسرے لوگ اس راہ میں فطیمانی

سے بھی پوہنچنیں کرتے۔ مولوی خیر محمد صاحب جالندھری سے چونکہ توحید میں ایک حد تک اشتراک ہے۔ اس لیے اہل حدیث ان حضرات پر بہت اعتماد کرتے ہیں، لیکن ان حضرات میں سنت اور اہل حدیث سے لبغض طبیعت نامیہ ہو چکی ہے؛ ان حضرات پر قطعاً اعتماد نہیں کرنا چاہیے (آگے مولانا اشرف علی تھانوی) صاحب کا ذکر تھے ہوتے لکھتے ہیں، حضرت مولانا اشرف علی تھانوی رحمہ اللہ تعالیٰ فن تصوف و زہد کے بہترین ماہر مشہور تھے، لیکن حقیقتِ زہد کو خدا ہی جانتا ہے کہ کہاں تک ان میں موجود تھا۔ مگر اتنا تو نہ در معالوم ہوتا ہے کہ پچھے صرف سنت کے شیدائی ہوتے ہیں، مگر حضرت مولانا اشرف علی صاحب کی تصانیف میں سنت اور اصحابِ حدیث سے انتہائی لبغض پایا جاتا ہے عطا اللہ عنہ۔ اسی غلط تصوف کی وجہ سے ان کی طبیعت پر دہم غالب تھا۔ (نتائج التقليد ص ۲۷)

ناظر ان کرام مولانا اسماعیل سلفی نے علماء دیوبند کے بارے میں جو کچھ کہا ہے۔ وہ آپ نے ملاحظہ فرمایا، انہوں نے نہ کو علامہ ازور شاہ صاحب کشیری کا لحاظ کیا اور نہ مولانا اشرف علی تھانوی اور مولانا احمد علی لاہوری اور مولانا خیر محمد جالندھری کو معاف کیا۔ خواجہ صاحب کرتے ہیں۔ شہر گوجرانوالہ میں پہلے بھی خنی علماء کرام رہتے تھے، مثلاً حضرت مولانا محمد چراغ صاحب، حضرت مولانا عبد الواحد صاحب، حضرت مولانا قاضی شمس الدین صاحب، حضرت مفتی خلیل صاحب وغیرہم رحمہم اللہ علیہم اجمعین، مگر وہ شریف آدمی تھے۔ مگر مولانا اسماعیل سلفی کی تحریر سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ پہلے تینوں حضرات کا رجمان بدعت کی طرف مائل تھا، کیونکہ مولانا اسماعیل صاحب نے خود کہا ہے کہ مولوی ازور شاہ صاحب رحمہ اللہ کے تلامذہ کا رجمان بدعت کی طرف ہے اور اہل حدیث سے انتہائی لبغض۔ کون نہیں جانتا کہ مولانا محمد چراغ صاحب قاضی شمس الدین اور مفتی عبد الواحد صاحب یہ تینوں حضرات علامہ ازور شاہ صاحب کشیری کے شاگرد ہیں۔ مولوی اسماعیل کے نزدیک تریہ تینوں حضرات بدعتی ہوئے اور ان کے شاگرد کے نزدیک یہ تینوں حضرات نیک اور شریف آدمی تھے۔ خواجہ کا یہ بھی ایک دھوکہ ہے۔ قاضی شمس الدین صاحب کے بارے میں مولوی عبد اللہ صاحب نے کیا کچھ نہیں لکھا، میر خیال ہے کہ خواجہ صاحب کے علم میں یہ بات نہیں آئی، اگر وہ قاضی شمس الدین صاحب کی القول الفصح اور القول الصبح اور دوسری کتابیں دیکھ لیتے تو ان کو بھی ان شریف آدمیوں میں شامل نہ کرتے۔ باقی مولانا چراغ صاحب اور مفتی عبد الواحد

صاحب اور منفی فیل صاحب نے اگر کوئی کتاب دینیہ وغیر مقلدین کے بارہ میں نہیں لکھنی۔ اس سے یہ  
وہ ان کو شریف آدمی سمجھتے ہیں۔ مولانا اسماعیل سلفی انتہائی درجہ کا تعصب رکھتے تھے۔ اس بارے میں  
ان کی کتاب تحریک آزادی فکر دیکھی جاسکتی ہے۔ تحریک آزادی فکر میں ایک جگہ علماء احاف اور  
علماء دیوبند کے خلاف لکھتے ہیں یہ حضرت مولانا شیخ سید نذیر حسین صاحب رحمہ اللہ مددۃ العمر جمعہ احاف  
کی اقتداء میں ادا فرماتے رہئے اس وقت علماء احاف سے ان کے مراسم بہت اچھے تھے، لیکن جب  
یہ صاحب محترم حج کے لیے تشریف لے گئے تو حاجی امداد اللہ صاحب مرحوم مولانا محمد اللہ  
(کیرالوی) مرحوم اور مولانا خیر الدین (والد گرامی) مولانا ابوالکلام آزاد (مرحوم نے حرم بیت اللہ میں ان سے  
کیا معاملہ کیا۔

جامع شوابہ الیٰ کتاب کے اتهامات مرحوم پر تھوپ کر گرفتار کرایا، پھر تحقیق کے بعد مرحوم جب  
بری ثابت ہوئے تو معافی کا شاخانہ کھڑا کر دیا۔ لدھیانے کا ایک ذہین خاندان اس ہمیزہ کشنی میں  
شریک رہا۔ مولانا عبد العزیز، مولانا عبد القادر، مولانا محمد، بہسب حضرت اللہ تعالیٰ ان کو معاف  
فرملئے۔ ان ظالم میں شریک تھے۔ آج بھی بریلوی حضرات کی غلط کا بیوں سے اتنا شکوہ نہیں جس قدر  
ابناء دیوبند سے ہے۔ پاکستان میں دیوبندی علماء سے ایک نوجوان اور نوآموز گردہ اور خود دیوبند  
سے جو لٹر پھر شائع کیا جا رہا ہے نہ اکابر دیوبند کی عزت میں اس سے اضافہ ہوتا ہے نہ ہی اسے علم د  
دیانت کے معیار پر پکھا جاسکتا ہے۔ ائمہ حدیث کے ساتھ انتہائی بعض کی بدبو اس لٹر پھر سے آئی  
ہے۔ (تحریک آزادی فکر ص ۵۵، اماریخ اشاعت ۱۴، نومبر ۱۹۷۶ء)

اس تحریر میں مولانا اسماعیل نے علماء دیوبند کے خلاف کیا کچھ نہیں کہا حاجی امداد اللہ نہیں جو  
جو کم مولانا محمد قاسم نالتوی، مولانا شیداحمد گنگوہی، مولانا محمود حسن، مولانا اشرف علی متحانوی، مولانا حسین احمد  
مدنی رحمہم اللہ کے پیر و مرشد ہیں۔ ان کو ظالم قرار دیا اور علماء دیوبند کو علم و دیانت کے خلاف بتایا  
اور ان پر یہ الزام لکھایا کہ یہ ائمہ حدیث کے ساتھ بعض رکھتے ہیں۔ ناظرین کرام اگر مولانا اسماعیل سلفی کی  
غلطی بیانی کی حقیقت واضح کی جائے اور عنوان کو حقیقت حال سے آگاہ کیا جائے تو کہا جاتا ہے کہ شر



علماء دیوبند کے بارے میں لکھتے ہیں۔ اس قلتِ علم اور شیعی عقیدہ کے درمیں دیوبند کے طالب علم اس پہلے پڑھنے ہو گئے۔ ناظرین کرام کمان تک لکھے جائیں ایک دو بات ذکر کر کے آگے چلتے ہیں مولانا حسین علیؒ کے مریدوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ان میں توحید سے محبت تو ہے لیکن بعض کو سنت سے بہت زیادہ لبغض ہے۔ مولانا اسماعیل سلفی کی اس بات کو غلط بیانی نہ کیں تو اور کیا کہیں، مولانا نے یہاں لبغض کا لفظ استعمال کر کے چالاکی سے کام لیا ہے۔ مولانا حسین علیؒ کے مریدوں میں جو لوگ شمار ہوتے ہیں۔ ان حضرات میں مندرجہ ذیل حضرات بھی شامل ہیں۔

(۱) شیخ الفرآن حضرت مولانا غلام اللہ خاں (۲) شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد سرفراز خاں معذدر مدظلہ (۳) حضرت مولانا سید احمد رضا صاحب بجہنوری مدظلہ (۴) قاضی شمس الدین صاحب (۵) مولانا عبد العزیز محدث گوجرانوالہ، مولانا عبد العزیز مفتی حبذا واحد کے چچا ہیں۔ ناظرین کرام آپ نے دیکھ لیا کہ مولانا حسین علیؒ کے مریدوں میں کون کون سے لوگ شامل ہیں، مگر مولانا اسماعیل سکتے ہیں کہ یہ لوگ سنت سے لبغض رکھتے تھے، مگر بعض کا لفظ استعمال کر کے نام کسی کا نہیں لیا۔ مولانا کا فرض تھا کہ وہ ایک درمیں کا نام لیتے تاکہ پتہ چل جاتا۔ مگر مولانا نے خواہ کو دھوکے میں ڈالنے سے بھیں نہ اس بات سے حیرت ہوتی ہے کہ مولانا اسماعیل صاحب علماء دیوبند کے شاگرد بھی ہیں جیسا کہ مولانا کے صاحبزادے پروفیسر محمد کاٹھ ہیں۔ امر تسلیم آپ نے مفتی محمد حسن صاحب (جو قیامِ پاکستان کے بعد جامعہ اسلامیہ لاہور کے بنی ہوتے، سے فنون کی کتابیں پڑھیں۔ آپ مفتی صاحب موصوف سے بہت متاثر تھے علوم و فنون میں ان کے ذوقِ صحیح کی بہت تعریف کرتے تھے اور فرماتے کہ مجھ کو فنون میں جتنا درک ہے یہ مفتی صاحب کے ہی طریق تدریس کا فیض ہے (مشکوٰۃ شریف مترجم ص ۱۷۴ مطبوعہ سیٹی لائبریری گوجرانوالہ مفتی محمد حسن صاحب کے شاگرد ہونے کے باوجود مفتی محمد حسن صاحب کے پیر د مرشد حکیم الامت مولانا محمد اشرف علی تھانویؒ کو جلی کئی سنانے سے بھی باز نہیں آتے۔

مولانا اسماعیل سلفی کا آج سے تقریباً چھتیں سال قبل ۲ ستمبر ۱۹۵۷ء بمقابلہ ۲۷ محرم الحرام ۱۳۷۶ھ میں ہفت روزہ الاعتصام لاہور میں ایک مضمون چار دن کی قربانی کے ثبوت میں شائع ہوا تھا۔ اس مضمون میں مولانا نے اخاف کے خلاف زہر اگلا مولانا کے مضمون کے چند اقتباسات کا نلاصہ

ذکر کیا جاتا ہے۔

(۱) جو لوگ قربانی کے صرف تین ہی دن تسلیم کرتے ہیں۔ ان کا مسکن بالکل بلا دلیل ہے۔ (۲) اور یا شخص آثارِ صحابہ پر اس کی بنیاد ہے۔ (۳) اور ان آثارِ صحابہ میں بھی بہت زیادہ غرائب ہے، (۴) جمہور اور ائمہ حدیث کا مسکن بھی یہی نہ ہے۔ (۵) جو لوگ اس مسکن کے خلاف ہیں، وہ تنگ ل متعصب اور کم فہم ہیں۔ (۶) اور وہ پوری دیانتداری کے ساتھ بھی اپنے عمل کے لیے صحیح راستہ ملاش کرتے وقت اگر دوسرے فرقی کے دلائل کا علمی اور تحقیقی رنگ میں صحیح جواب دیتے ہوئے بھی الہار کریں تو پھر بھی ان کا انکار جبالت ہے اور وہ دیانتدار نہیں ہیں۔ (۷) علامہ ترکمانی (جو کہ بہت بڑے محدث ہیں) تو اپنے مخالف کو کبھی سمجھنے پر آمادہ ہی نہیں ہوتے اور اپنی تمام کمزوریوں کو چھپاتے ہیں مولانا اسماعیل سلفی کی ان بے بنیاد باتوں پر شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد سرفراز خاں صاحب صفرہ نے گرفت کی اور ایک مضمون اس کے رد میں لکھا اور ثابت کیا کہ قربانی صرف تین دن ہی ہوتی ہے اور مولانا سلفی کے لگائے گئے الزامات کے جواب بھی دیئے۔ شیخ الحدیث صاحب کا یہ مضمون ۱۳- ربیع الاول ۱۴۲۷ھ مطابق ۲۵ نومبر ۱۹۰۸ء میں منتشر ہوا۔ شیخ الحدیث صاحب کی یہ پہلی تحریر ہے جو مولانا اسماعیل سلفی کے رد میں لکھی گئی آج بھی یہ رسالہ مل سکتا ہے۔ اس کے جواب میں مولانا اسماعیل سلفی نے خود تو کچھ نہیں لکھا، مگر چپ بھی نہیں رہ سکتے تھے۔ اسی لیے اپنے لائق ٹاگر دخواجہ فاسکم کو میدان میں لا کھڑا کیا۔ خواجہ فاسکم نے مسئلہ قربانی کے جواب میں ایام قربانی کے نام سے ایک پنفلٹ لکھا اور اس میں تحقیقی جواب دینے کی سجائتے علمائے دیوبند اور مولانا سرفراز کو دل کھول کر گایاں دیں۔ خواجہ صاحب کے جواب میں حضرت مولانا عبد القیوم صاحب ہزار دی نے سیفِ یزدانی بجواب ایام قربانی رسالہ لکھا۔ اس کے بعد کافی عرصہ کے لیے یہ مسئلہ دب گیا۔ اب پھر غیر مقلدین کی طرف سے اس مسئلے کو اٹھایا گیا۔ جامعہ اسلامیہ کے مدرس حافظ ایاس اثری نے ایک رسالہ القول الانیق فی توضیح ایام تشریع کے نام سے شائع کیا اور اس سال عبید الاصلحی کے موقع پر مولوی عبد اللہ صاحب نے بھی مسائل قربانی کے نام سے ایک پنفلٹ شائع کیا اور یہ دونوں رسالے مجلس دعوت الحدیث گوجرانوالہ کی طرف سے ڈاک کے ذریعے حضرت مولانا صوفی عبد الحمید صاحب سواتی کو بھیجے گئے اور

تقاضا کیا گیا کہ ان کا جواب دیا جاتے ہے، ہماری طرف سے ان دلوں رسالوں کا جواب مولانا جعیل اللہ درودی  
صاحب نے قربانی کے صرف تین دن ہیں کے نام سے دیا تو کہا جاتا ہے کہ مدرسہ نصرت العلوم والوں  
گایاں دیتے ہیں۔ ناظرینِ کرام بات کافی دور پیش کئی ہے کہ مقصود یہ ہے کہ ابتداء میں غیر مقلدین  
ہی کی طرف سے ہوتی ہے۔ شیخ الحدیث مولانا محمد سرفراز خان صاحب صفدر نے جو کتابیں غیر  
مقلدین اور علماء کے اخاف کے اختلافی مسائل پر لکھی ہیں دہ سب کی سب غیر مقلدین کے لزامات  
اور ان کے فتویٰ جات جوانوں نے علمائے دیوبند پر لگائے ہیں ان کے جواب میں میں بیان  
پر تفصیل کا موقع نہیں ہے۔ اگر اللہ نے موقع دیا تو اس پر تفصیلاً کچھ لکھا جائے گا۔

حکیم محمود، مولانا اسماعیل صاحب کے فرزند ہیں جو کہ اپنی شریعت حاصل کرنے کے لیے  
حکیم محمود صاحب | کوئی نہ کوئی پیغام لکھتے ہی رہتے ہیں جیکم صاحب اس قابل تو نہیں تھے  
کہ اپنے والد کے جائشین بنتے ہیں نکہ مولانا اسماعیل سلفی کی وفات کے بعد جمیعت اہل حدیث نے مولانا  
عبداللہ صاحب کو مولانا اسماعیل صاحب کی جگہ منتخب کیا اور اس بارے میں حکیم صاحب کی اور مولوی  
عبداللہ صاحب کی آپس میں کافی لڑائی بھی رہی۔ حکیم صاحب نے بھی شیخ الحدیث مولانا سرفراز خان  
کے خلاف دو پیغام شائع کیے ہیں ایک کا نام ڈھول کا پول رکھا اور دوسرے کا نام اوپھی دوکان  
بھیکے پکوان، مولوی سرفراز لکھڑدی کا علمی محا سپہ ہے۔ ان دلوں رسالوں کو جو شخص پڑھے کا وہ حکیم  
صاحب کے علم اور تصدیق کا خرد اندازہ لگائے گا۔ ہماری طرف سے ان دونوں رسالوں کا جواب  
بھی نہیں دیا گیا، مگر بھیر بھی کہا یہ جاتا ہے کہ نصرت العلوم والوں نے اور خاص کر مولانا سرفراز صاحب  
نے شرکی فضائی کو خراب کر دیا ہے اور فتنہ و فساد پر پا کرتے ہیں۔

نمبر ۲: حکیم صاحب نے ایک پیغام باری کڑی میں پھر ادبی کے نام سے بھی شائع کیا ہے۔  
یہ پیغام مدرسہ نصرت العلوم کے مفتی حضرت مولانا مفتی محمد علیسی کے خلاف لکھا ہے۔ مولوی شہباز احمد  
سلفی غیر مقلد کی طرف سے ایک پورٹر شائع ہوا تھا اس میں فقہ علیسی پر اعتراضات کیے گئے تھے۔ دہ  
پورٹر مفتی علیسی صاحب کے پاس لائے اور کہا گیا کہ ان سوالات کا جواب در۔ ان سوالات  
اور اعتراضات کا پورے شہر میں چرچا ہو رہا تھا۔ مفتی علیسی صاحب نے ان  
سلوں پر رسالہ شائع ہو چکا ہے۔

اعترضات کا مدل جواب لکھا۔ یہ جو ابتداء تائید الائمه المسلمين برہنوات فرقہ غیر مقلدین کے نام سے شائع ہوتے۔ حکیم صاحب نے باسی کڑی میں مفتی عیسیٰ صاحب کا جواب دینے کی کوشش کی ہے، مگر بُری درج نام کا مرمٹے۔ دونوں پیغماط موجود بیس ہر آدمی دیکھ سکتا ہے۔

(۲۱) حکیم صاحب نے ایک کتاب مولانا حافظ محمد جبیب اللہ دیرودی صاحب کے خلاف بھی لکھی ہے۔ کتاب سے پہلے ایک اشتہار بھی فوٹو سٹیٹ کر کے تقیم کیا ہے۔ کتاب کا نام شمس الفضیل ہے۔ یہ کتاب مولانا ارشاد الحق اثری اور خالد گھر جاہنی کی کتابوں سے سرفراز کر کے بنائی گئی ہے۔ اس کے متعلق تفصیل مولانا جبیب اللہ صاحب نے نور الصباح حصہ دهم میں کر دی ہے جو انشاء اللہ عنقریب شائع ہوگی۔

(۲۲) علام عبدالیوبند کا ماضی تاریخ کے آئینے میں یہ کتاب بھی حکیم صاحب نے مولانا عبد الحق خان بشیر کے رد میں لکھی ہے۔ یہ کتاب بھی مطرقة المجد اور مسعود عالم ندوی کی کتاب جو کہ مولانا عبد الحق خان بشیر کے رد میں ہے اور کچھ دوسرے غیر مقلدین کے پیغماط دیکھ کر کتاب لکھ ماری اور صنف بن گئے اس کے متعلق مولانا عبد الحق خان بشیر نے اپنی کتاب سیف حقیقتہ اول میں تفصیل سے کلام کیا ہے۔

نازنین رام سم نے خواجہ صاحب کے پیغماط کے صرف اس حصے کو یا ہے جو مدرسہ نصرت العلوم سے تعلق رکھتا تھا کیونکہ ہم غیر متعلق بحث میں پڑنا نہیں چاہتے اور نہ یہ ہمارا امراض ہے۔ اگر یہ خواجہ صاحب کے ہمارے متعلق کچھ کلام کیا تو انشاء اللہ ایسا جواب دیا جائے گا جو خواجہ صاحب کو یاد ہے کہ خواجہ صاحب ہیدان کو خالی نہ کھجھیں۔ آخر میں ہم خواجہ صاحب سے گزارش کریں گے کہ آپ خود ان سے رہیں اور لوگوں کو امن سے رہنے دیں۔ کوہ جوالہ شریں ہر فرقہ کے لوگ رہتے ہیں۔ بربلوی بھی ہیں اور دیوبندی بھی، شیعہ بھی ہیں اور غیر مقلدین بھی۔ اس لیے شرک فضا کو خراب نہ کریں تو اچھا ہے۔

احضر محمد خیاض خان سواتی

مدرسہ نصرت العلوم گوجوالہ

# نماز میں نافع کیجئے ہاتھ باندھنے کا ثبوت



مُرَقْبٌ

مولانا محمد فیاض خان سوآتی

مدرس مدرسہ نصرت العلوم گوجرانوالہ



ناشر

ادارہ نشر و اشاعت مدرسہ نصرت العلوم  
فاروق بخش گوجرانوالہ

# بَابُ اَوْلَىٰ

ناظرین کر زد ! اس باب میں ہم نما میں ناف کے نیچے دلتہ  
باندھتے کا ثبوت پیش کریں گے اور شروع میں اللہ اربعہ  
کا اسے بازنے میں جو اختلاف ہے وہ بھی عرض کریں گے ۔

## نماز میں باندھ کہاں باندھنے چاہیں ؟

اس بارے میں امرہ اربعہ کا اختلاف

اختلاف کے تردید نماز میں باندھنا ایک سنت ہے ، اور مردوں کے نیچے  
باندھنا درجہ ستری سنت ہے ، درجہ مختار میں ہے  
اور نماز کی سنت اپنادایاں باندھنا سنت باندھ کر کھنا  
وَوَضْعُ يَمِينِهِ عَلَيْهِ يَسَارَةً، وَكَوْنَهُ  
بے اور مردوں کے نیچے اس کا ناف کہنے ہونے ہے  
تحت الشُّرُّقَ لِلرِّجَالِ

علامہ شامی "وکونہ" پر لکھتے ہیں کہ  
فَذَرَ الْكَوْنَ لِمَا ذُكِرَ نَا قَبْلَهُ

صاحب درجہ مختار نے فقط مذکون اس وجہ سے پوچھا

مانا ہے جس کا ہم نے پہلے ذکر کر دیا ہے ۔

(شامی ص ۱۹۱)

یعنی یہ بتانے کے ہے کہ یہ درجہ مختار علیحدہ ہیں ، ایک ہاتھوں کا باندھنا ، ازدہ درجہ  
ناف کے نیچے باندھنا ، اور یہ حکم مردوں کے ہے ، اور باندھ باندھنے کا طریقہ یہ ہے کہ دائیں ہاتھ کی  
ہستیلی بائیں ہاتھ کی پشت پر رکھے ، اور دائیں ہاتھ کے انگر لئے اور جھپڑی انگلی کا حصہ بنائیں کہ دائیں ہاتھ  
کے پہنچ کو پڑھے ، اور باتی تین انگلیاں ، کلائی پر پھیلی ہوئی رکھے ، اور عورتیں دائیں ہاتھ کی متعصبی  
بائیں ہاتھ کی پشت پر رکھ کر دونوں ہاتھ سینے پر رکھیں ۔

مالکیہ کے تردید سینے پر باندھنا نفل نماز میں جائز ہے ، اور فرض نماز میں مکروہ ہے  
تے تردید مسح یہ ہے کہ دونوں ہاتھ چھوڑ دئے جائیں ، علامہ درودیہ کی شرح صنیلیہ میں ہے ۔

دونوں ہاتھوں کو چھوڑ دیا مستحب ہے، اور دونوں ہاتھ سینہ پر باندھنا نفل نماز میں جائز ہے، اور فرض لمل میں مکروہ ہے، میک لگانے کی وجہ سے معنی ہاتھ باندھ میں میک لگانا ہے یعنی گویا وہ کسی چیز سے میک لگن والا ہے۔

وَنَدَبَ إِرْسَالُهُمَا، وَجَازَ الْقِبْضُ  
إِلَى قِبْضِهِمَا عَلَى الصَّدْرِ (سَقْلٌ أَيْ فِيدَ وَكُرْدَةُ  
الْقِبْضُ بِفِرْضِ لِلَا عِتْمَادِ أَيْ لِمَا فِيهِ مِنْ  
الْعِتْمَادِ أَيْ كَانَهُ مُسْتَبِدٌ  
(بلغة السالك ص ۱۶)

**شوافع** کے نزدیک ہاتھ باندھنا سنت ہے، اور سینہ کے نیچے ناف کے اپر ہاتھ باندھنا مستحب ہے، شرح نہدہب میں ہے کہ وَيَجْعَلُهُمَا تَحْتَ صَدْرَهُ وَفَوْقَ سُرْتَهُ، هذا  
هوَ الْمُعْتَدِلُ الْمُنْصوصُ (المجمع ص ۲۱) ذهب شافعی رحمہ اللہ میں یہی صحیح اور مندرجہ ذیل ہے امام احمد بن حنبل رحمہ سے یمن روایتیں مردی ہیں۔ ناف کے نیچے باندھنے نامٹے اور پر باندھے۔ دوسری جگہ باندھنے کی گنجائش ہے، البته مسنون میں جرقوں لیا گیا ہے وہ ناف کے نیچے ہاتھ۔ عہد ہے، مختصر خرقی میں ہے وَيَجْعَلُهُمَا تَحْتَ سُرْتَهُ اور اس کی شرح مُعْنَى میں یہاں قول ہے:

لما حظه مذاہب کی مذکورہ بالتفصیل سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ جن حضرات کے نزدیک ہاتھ باندھنا سنت ہے ان کے درمیان کوئی شدید اختلاف نہیں ہے، اکیونکہ احباب کے نزدیک زینان ہاتھ اس طرح باندھنا مسنون ہے کہ ناف ہاتھوں کے بالائی حصے سے لگی ہوئی ہو، اور شوافع کے نزدیک اس طرح ہاتھ باندھنا مسنون ہے کہ ناف ہاتھوں کے زیریں حصے سے لگی ہوئی ہو اور سینہ پر ہاتھ باندھنے کے استحباب کا آئمہ اربعہ میں سے کوئی بھی قابل نہیں ہے، مالکیہ کے یہاں بھی نفل نماز میں سینہ پر ہاتھ باندھنا صرف جائز ہے، مستحب نہیں ہے۔

**ہاتھ باندھنے کی روایات** نماز میں ہاتھ باندھنا سنت ہے، اس سلسلہ میں صحیح روایتیں موجود ہیں، اور ان کی تعداد میں تک ہنچتی ہے جن میں سے درہ مسل میں، باقی سب متروک ہیں۔ خود امام مالک علیہ الرحمۃ نے مُوَطَّأ میں ہاتھ باندھنے کی روایت ذکر کی ہے یہاں بطور مثال کہتے روایتیں ذکر کی جاتی ہیں۔

لِلْمَعْنَى ص ۱۵۷

کے مُوَطَّأ مالک ص ۹۰ باب وضع ایدین اور  
تکھیل کرنے کی بیانی میں، یعنی شریعت فارس ص ۲۱۳ اور اعلام السنن ص ۲۴۸ باب وضع ایدین تحت اسراء

۔ مکتبہ معارف السنن ص ۲۳۷

۔

## حوالہ نمبر: ۱

بخاری شریف میں ہے۔

حضرت سہلؓ فرماتے ہیں کہ لوگوں کو حکم دیا جانا تھا کہ مرد نہ لڑ  
میں اپنادیاں ہاتھ اپنی بائیں کھانی پر رکھئے، حضرت سہلؓ  
سے روایت کرنے والے حضرت ابو حازمؓ کہتے ہیں کہ میرے  
علم میں یہی ہاتھ ہے کہ حضرت سہلؓ اس بات کو حضور  
اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف مسرب فرماتے تھے۔

ابو حازمؓ کے قول کا مطلب یہ ہے کہ لوگوں کو ہاتھ باندھنے کا حکم حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے دیا ہے۔

قالَ سَهْلُ بْنُ سَعْدٍ: كَانَ النَّاسُ  
يُؤْمِرُونَ أَنْ يَضْعَفَ الرَّجُلُ يَدُهُ اليميني  
عَلَى ذِرَاعِهِ اليسرى فِي الصَّلَاةِ، قَالَ  
ابو حازمؓ: لَا أَعْلَمُ بِهِ إِلَّا يَنْبَغِي ذَلِكُ إِلَى  
أَنْبَيِ اللَّهِ عَلَيْهِ سَلَامُهُ.

ابو حازمؓ کے قول کا مطلب یہ ہے کہ لوگوں کو ہاتھ باندھنے کا حکم حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے دیا ہے۔

## حوالہ نمبر: ۲

مسلم شریف میں حضرت واللہ بن جعفرؑ کی لمبی روایت میں ہے کہ

پھر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنادیاں ہاتھ بائیں ہاتھ  
پر رکھا۔

شَمَ وَضَعَ يَدَهُ اليميني عَلَى اليسرى عَلَى

## حوالہ نمبر: ۳

حضرت چابرؓ کے ہیں کہ حضرت مسیح میریؓ کہ  
ایک شخص کے پاس گزئے وہ خاتم پر کھرا تھا۔ تو حضور  
اپنادیاں ہاتھ دایکس ہاتھ پر رکھا ہوا تھا۔ تو حضور  
صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو زندگے مبارکہ دیں  
ہاتھ کے اور پر رکھا۔

عَنْ چَابِرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ مَرْسَلُ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَدَّ حَدِيلَ وَمُؤَوَّلَ  
بِعَسْلَ فَدَرَضَ يَدَهُ اليميني  
عَلَى اليميني فَأَتَرَزَعَهَا وَرَضَعَ  
عَلَى اليميني (جمع الزراد) مِنْهَا

بجز رطبی رقاں رجالہ الصیحیج مصنف ابن ابی شیبہ ص ۲۹۱)

لے بخاری شریف، باب وضع اليمینی علی اليسري  
ت سہر شریف ص ۷۴۰ مصری باب وضع يدا اليمینی الخ

## حوالہ نمبر: ۲

حدیث ابن حبیب کے ہیں، میں نے مصنو صل اللہ  
علیہ وسلم سے سچھتے اپنے فرمانات کے حکم بخوبی  
کاگزیدہ ہیں، ہم کو حکم دیا گیا ہے کہ ہم انطا بخوبی  
کریں۔ اور سحرنی کافر سے والدہ یہ بھی حکم دیا گیا ہے  
وآن لشوع ایمان میں شاید کوئی فحول پر رکھیں نہ زیند  
رُبُّ الْزَرَابِ سَمِّيَّه، بِكُلِّ الْطَّائِلِ، هَلْ رَجَالُ رِبَالِ الْعَصَمَ، رَبِّيْسَ اِبْنِ حِبَّانِ سَبِّيْه<sup>۱۹۶</sup>

## حوالہ نمبر: ۵

حضرت علیؑ سے روایت ہے انسوں نے کہ کر  
بیکس سنت میں تھے (حضرت صل اللہ علیہ وسلم  
کی سنت مراد ہے) نماز میں باعقول کو درست  
باعقول پر رد اتمیں کریں پر نماز کے پنج رکعیں۔

عَنْ عَلَيْهِ قَالَ إِنَّ مِنَ الشَّنَّوِ  
فِي الصَّلَاةِ وَضُعُفَ الْأَكْفَافُ عَلَى الْأَكْفَافِ  
تَكُونُ الصَّلَاةُ، رَمَدَاهُمْ مِنْهَا  
صَهْفَ ابْنِ الْجِبَّارِ سَبِّيْه<sup>۱۹۷</sup>

## حوالہ نمبر: ۶

حضرت قبیصہ بن حلبؓ سنت والدہ میسے روایت  
کرتے ہیں کہ حضرت صل اللہ علیہ وسلم ہم کو نماز  
پڑھاتے تھے تو پسے دایں ہاتھ سے باہیں ہذا کہ  
پکڑتے تھے۔

عَنْ قَبِيْصَةَ بْنِ هُلْبَنِ أَمِيْمَهُ  
قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
يُؤْمِنُ فِي أَحَدٍ مِنْهُمْ يُبَصِّرُهُمْ  
رَوْذَهُ مَكَّةُ، اِبْنُ حِبَّانِ سَبِّيْه<sup>۱۹۸</sup>

## حوالہ نمبر: ۷

وَرَضِيَ عَنْ كَفَّةٍ عَلَى رُسُوفِهِ الْأَيْمَرِ اور حضرت علیؓ نے دایں ہاتھ کو باہیں ہاتھ کے

نے پر کی بلے

(نحوی مجموعہ ۱۵۹)

**محل و ضلع کی روایات** نماز میں ہاتھ کہاں باندھنے جائیں؟ اس سلسلہ میں اور پڑیں رائیں ذکر کی گئی ہیں، (۱) سینہ پر (۲) ناف کے نیچے (۳) اور ناف کے اور اور سنیہ کے نیچے۔ یہ تیسری صورت شوافع کا مختار نہ ہب ہے، مگر اس سلسلہ میں کوئی بھی ارجمند نہیں ہے، معارف السنن میں ہے:

امام شافعی کا مذهب اور امام احمد کی ایک روایت میں  
ومذهب الشافعی والحمد في روایة  
نحو الصدر و فوق السرة، ولكن  
لا دليل في المرفع ولا في الموقوف  
لهذا التفصيل (صحیح ۲۴۵)

اس نے شوافع نے اپنے مسلم پر علی صدرہ کی روایات سے استدلال کیا ہے، امام توہی  
لکھتے ہیں وَأَحْبَبَ أَصْحَابَنَا بِحَدِيثِ وَائِلٍ قَالَ صَلَّيْتُ مَعَ رَبِّنِي اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَوَضَعَ يَدَهَا  
إِلَيْهِ عَلَى يَدِهِ الْيَسِيرِ عَلَى صَدَارَةِ رَبِّنِي الْأَوَّلِ أَبُوبَكْرِ بْنِ خَزِيمَةَ فِي صَحِيحِهِ (المجموع صحیح ۲۶۳)

## ناف کے نیچے ہاتھ باندھنے کی روایات

### دلیل منیر: ۱

محمد بن ابی شیبہ بن جراح بن خاربی، و امام مسلم و کے استاذ ہیں وہ حضرت رکیعؓ سے اور وہ حسنی بن علیؓ  
سے وہ علقمہ بن راملؓ سے وہ لپٹے والہ حضرت وائل بن حجرؓ سے روایت کرتے ہیں  
وَأَرَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ نَبِيِّ كَرِيمِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمْ رَأَيْتَ كَمْ آپَ نَ  
يَضْعُ بِمِيَّتِهِ عَلَى شَمَالِهِ حَتَّى السُّرَّةِ۔ نماز میں اپنا داہنہ ہاتھ باندھنے ہاتھ پر زینات رکھی۔  
(مصنف ابن ابی شیبہ ص ۲۹ ج ۱ جمع کراجی، سنن السن م ۲۹ ج ۱ و قال سنادہ صحیح)

**نوٹ:** نماز میں ہاتھ پھوڑنے کی کوئی روایت ہمارے علم میں نہیں ہے، مالکیہ نے بھی اس سلسلہ میں کوئی روایت ذکر نہیں کی ہے، بلکہ انہوں نے ارسال کے استجواب کی صرف عقلی دلیل بیان کی ہے کہ ہاتھ باندھنا، میک لٹانا ہے، اور میک لکانا نا اول میں تو مطلقاً جائز ہے مگر فرانس میں بے ضرورت کرواد ہے، اس نے انہوں نے فرض نماز میں ہاتھ باندھنے کو کرواد کہا ہے، مگر فرنس کے مقابلوں میں عقلی دلیل نہیں ہے۔

## دلیل نمبر: ۲

حضرت علی رضے ولیت ہے۔ انوں نے کہا ہے  
کہ نماز کی مشت میں سے ہے دائم اتوہ کو بائیں اور  
پرانا کے پنجے رکھ۔

عَنْ هِيلَهٖ قَالَ مِنْ مُسْتَهْوِيَ الصَّلَاةِ  
وَصُنْعُ الْأَمْيَدِيِّ حَنْوَ الْأَمْيَدِيِّ تَحْتَ  
الشَّرَّارِ (مصنف ابن القیسی ص ۲۱، من احمد ص ۱۰۷)

## دلیل نمبر: ۳

حضرت حجاج بن حسان و کہتے ہیں کہ میں نے ایجاد  
سے نایا دبافت کی کہ نمازی احمد کس طرح رکھے؟  
مراں نے کہا پسne دائم اتوہ کی تھیلی بائیں  
اتھ کے سینے پر رکھے اور اس کو نام  
سے پنجے رکھے۔

الْمُحَاجَّاجُ بْنُ حِسَانٍ قَالَ سَمِعْتُ  
إِيمَامَ مُجَذِّبَ أَوْ سَالَتَهُ قَالَ قَلْتُ كَيْفَ  
يَصْنَعُ — قَالَ يَصْنَعُ بَاطِنَ كَيْفَ  
يُعْمِلُهُ عَلَى ظَاهِرِ كَيْفَ شَمَالِهُ  
وَيَعْمَلُهُ أَسْفَلَ مِنَ السُّرَّةِ.

(مصنف ابن القیسی ص ۲۱، و آثار السنی ص ۱۰۷، و قال اسناد سیمیخ)

## دلیل نمبر: ۴

عن ابراهیم قال یضع یمعنہ  
حضرت ابراهیم نحن نے کہ اپنا دیاں ماقول ایں  
علی شمالہ فی الصَّلَاةِ تَحْتَ السُّرَّةِ اتوہ پرانا کے پنجے رکھے۔

(مصنف ابن القیسی ص ۲۱، و آثار السنی ص ۱۰۷، قال اسناد حسن)

## دلیل نمبر: ۵

عن ابی هریرہ قال و صنع  
حضرت ابوہریرہؓ نے کہا کہ اتوہ کو اتوہ پر نماز میں  
نام کے پنجے رکھا جائے۔

الْكَتِّ عَلَى الْكَتِّ فِي الصَّلَاةِ تَحْتَ  
السُّرَّةِ رَأَى حُمَرًا نَسَّى عَلَى الْبَيْتِ مِنْهُ مَحْلِيْ ابْنَ حَزْمٍ

## دلیل نمبر: ۶

حضرت ارش نے کہے کہ میں ہمیں بھوت کے  
اخلاقی میں سے ہیں مددہ کی انتظامیں ملیند کرنا۔  
اور سحری جس ہماخیر کرنا اور دامکس با تھوڑے  
بائیں با تھوڑے پر نماز میں ناف کے نیچے کرنا۔

عَنْ أَنَّىٰ رَأَىَ قَالَ ثَلَاثَةُ مِنْ الْغُذَّةِ  
الْمُبَشَّرَةِ تَعْجِيْلَكَ إِلَّا فَطَارَ وَمَا خَيْرُ  
الثُّحُورِ وَوَضْعُ الْيَمِينِ الْمُنْتَهَىٰ عَلَىَ  
الْيَمِينِ فِي الصَّلَاةِ تَعْتَدُ الْمُرَأَةُ -

(ابو ہرالدقی علی البیہقی بہت) (ابن حزم بہت)

## دلیل نمبر: ۷

ابو الدینین حنفی ص ۱۳۰ - ۱۴۰  
کے مطابق محدثین میں مذکور ہے کہ  
عنه کہ اب تھوڑی نمازوں سے  
کہے دئیں با تھوڑے کو با تھوڑے پر رکھے اور  
ناف کے نیچے باندھے۔

عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ حَنْفَىٰ رَحْمَةُ اللَّهِ  
عَلَيْهِ قَالَ إِنَّ مِنَ السَّنَةِ فِي الْعَصُونَةِ  
وَضْعَ الْيَمِينِ عَلَىَ الشِّمَاءِ تَعْتَدُ  
الْمُرَأَةُ - (الدرقطنی والبیہقی)

(مسند اہل بیت نمبر ۱۴۲)

مسند اہل بیت غیر مقلدین کی کتاب ہے۔ اس کے مصنف محمد بن محمد الباقری ہے جو  
کرد واسفوں سے میاں نذر حسین دہوی کے شاگرد ہیں۔ جیسا کہ اسی کتاب مسند اہل بیت  
کے لئے پر درج ہے۔

## باب دوم

### فرقِ مخالف کے دلائل اور انکھے جواباً

دلیلِ نہیں: ا

دائل بن حجر سے روایت ہے، فرانے  
بیس کے میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وسلم کے ساتھ نماز پڑھی۔ پس آپ صلی اللہ  
 علیہ وسلم نے اپنے دائیں ہاتھ کو اپنے بیٹیں  
 باعث پر رکھا اپنے سینے پر۔

اخبار نا ابو طاہر حدثنا ابو بصر حدثنا  
ابو موسیٰ حدثنا مول بن اسماعیل  
حدث سفیان عن عاصم و بن کلیب عن  
ابیه عن وائل ابن حجر قال صلیب مع  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فوضع  
یده الیمنی علی یده الیسری علی صدرہ۔

(صحیح ابن خزیم ص ۲۳۲ ج ۱، مطبوعہ مکتبہ قدسیہ لاہور)

### الجواب

اس روایت کی سند میں ایک راوی مول بن اسماعیل ہے اور یہ راوی ضعیف ہے، اس  
کے باہم میں امام بخاری رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ وہ منکر الحدیث ہے ابو حاتم اس کو کثیر المخال  
کرتے ہیں۔ ابن حبان کا بیان ہے کہ ان کی روایت میں کثرت سے خطا ہوتی ہے بیغوب  
بن سفیان فرماتے ہیں کہ ابل علم کو ان کی روایات سے اچناب کرنا چاہیے کیونکہ وہ منکر  
روایتیں بیان کرتے ہیں۔ ساجی اس کو کثیر المخال کرتے ہیں۔ امام دارقطنی اور ابن سعیدؓ اس کو  
کثیر المخال کرتے ہیں ایں قافع اس کو خطی سے تعبیر کرتے ہیں۔ محمد بن نصر مرزوی اس کو سی اعفظ  
اوہ کثیر المخال کرتے ہیں۔ امام الجوزی عزیز کرتے ہیں کہ وہ کثیر المخال ہے۔

(مسان الداعیۃ ج ۲ و تنزیہ انتہیہ ج ۲ ب) بحوالہ احسن الكلم (ج ۲)

نیز عافظ ابن حجرؓ نے فتح الباری سے ۲۰۶ میں تصریح کی ہے کہ مومل بن اسماعیل عن سفیان الشوری کا طریق ضعیف ہے اور یہ روایت اسی طریق سے مردی ہے۔ پھر یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ سفیان ثوری جو اس حدیث میں مومل بن اسماعیل کے استاذ ہیں خود وضع الیمن تحت السرہ کے قاتل ہیں۔

بعض حضرات نے صحیح ابن حزم یہ کہ روایت کی تصحیح کے سلسلہ میں یہ کہا ہے کہ ابن خزیمہ کا اپنی کتاب میں اس حدیث کو ذکر کرنا بجائے خود اس بات کی دلیل ہے کہ یہ روایت ان کے نزد مسح ہے، کیونکہ امام ابن حزم یہ نے اپنی کتاب میں صرف صحیح احادیث لانے کا التزام کیا ہے، لیکن صحیح ابن خزیمہ نفس الامر کے اعتبار یہ خیال درست نہیں، کیونکہ مسح مجرد نہیں ہے جتنا کچھ علامہ سیوطیؓ نے "تدریب المرادی" میں لکھا ہے کہ صحیح ابن حزم یہ میں میں بعض احادیث ضعیف اور منکر بھی آگئی ہیں،

اس پر بعض حضرات نے یہ کہا ہے کہ قاضی شوکانؓ نے نیل الاوطار میں یہ حدیث نقل کرنے کے بعد لکھا ہے کہ "صحیحه ابن خزیمة" جس کا حاصل یہ ہوا کہ ابن حزم یہ نے یہ حدیث مرد ذکر ہی نہیں کی بلکہ اس کی تصحیح بھی کی ہے، لیکن واقعہ یہ ہے کہ قاضی شوکانؓ نے یہ جملہ اس لئے لکھا ہے کہ اُن کے خیال میں ابن خزیمہ کا کسی حدیث کو اپنی تصحیح میں صرف روایت کر دیتے ہیں اس کی صحت کی دلیل تھا جس کی دلیل یہ ہے کہ شوکانؓ کے زمانہ میں صحیح ابن خزیمہ دستیاب نہیں تھی، کہ وہ اس کو دریکھ کر تصحیح نقل کرتے، بلکہ صحیح ابن خزیمہ تو حافظ ابن حجرؓ ہی کے زمانہ میں نایاب ہو گئی تھی اور خود حافظ ابن حجرؓ کے پاس بھی اس کا مکمل نسخہ نہیں تھا، اس لئے فاہر ہی ہے کہ شوکانؓ کے پاس صحیح ابن خزیمہ نہیں تھی، اور انھیں اس روایت کا صحیح ابن خزیمہ میں موجود ہونا کہی اور ذریعہ سے معلوم موافقاً چہرچونکہ ان کے نزدیک ابن خزیمہ کا کہی روایت کو اپنی تصحیح میں ذکر کرنا ہی تصحیح سے مراد ف تھا، اس لئے انہوں نے "رواہ ابن خزیمة صحیحہ" لکھ دیا، پہلے ہم یہ بات محقق قیاس سے کہتے تھے لیکن اب الحمد للہ چند سال قبل صحیح ابن خزیمہ کی دو جلدیں شائع ہو کر منظر عام پر آگئی ہیں، ان کی مراجعت کرنے سے اس قیاس کی پوری تصدیق ہو گئی، کیونکہ امام ابن خزیمہ نے اس میں یہ حدیث مومل بن اسماعیل کے ہاتھ سے تحریج کرنے کے بعد اس پر سکوت کیا ہے، صراحتہ اس کی تفعیل نہیں کیا۔ اور کسی حدیث پر حافظ ابن خزیمہ کا سوت

اس کے صحیح ہونے کی دلیل نہیں، کیونکہ ان کا اظر یہ ہے کہ وہ امام ترمذی کی طرح حدیث کی توثیق  
بیان کرتے ہیں، اس نے اسی حدیث پر مخفف ان کے سوت سے اُس حدیث کی صحت لازم نہیں ادا  
بالخصوص جبکہ وہ مولیٰ بن اسحاق جیسے ضعیف راوی کا تغزیہ ہوا یعنی حضرت دائل کی یہ حدیث دوسری  
حثیب حدیث میں بھی ثقات سے مردی ہو کر آئی ہے، ان میں سے کوئی بھی "علی الصدر" کی  
زیادتی نقل نہیں ہے جنما علامہ نبوی نے آتا الشن میں ابو داؤد، نسائی، ابن باجہ اور سندا حجر  
وغیرہ کے حوالہ سے حضرت دائل بن حجر کی اس حدیث کو متعدد طرق سے نقل کیا ہے، اس کے  
علاوہ سندا ابو داؤد طیاری اور صحیح ابن حبان میں اس کے مزید طرق ہیں ان میں سے کسی ہلکی میں  
بھی سینہ پر ہاتھ ہا مذکور نہیں، بلکہ علامہ ابن القیم نے بھی "اعلام الموقیعین" میں یہ اور ان  
کیا ہے کہ مولیٰ بن اسحاق کے سوا کوئی یہ زیادتی نقل نہیں کرتا، لہذا ان تمام راویوں کے مقابلہ  
میں مولیٰ بن اسحاق کا ضعیف راوی کا تغزیہ بھت بیس ہو سکتا،

## دلیل نمبر: ۳

حدیث عبد اللہ حدثني إلى شابيعي بن  
سعید عن سفيان حدثني صالح بن  
حرب عن قبيصة بن هلب عن أبيه قال  
رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يصرف  
عن يمينه وعن يساره ورأيته قال يضع  
هذه على صدره وصف يحيى اليماني على  
اليسرى فوق المفصل . (منhadith ۲۲۶ ج ۵)

لله رضا احمد من طريق عبد الله بن الوليد عن سفيان عن عاصم راحمد والنافع من طريق زائد عن عاصم  
وابوداؤد وابن ماجه من طريق بشير بن لميغشل عن عاصم، وابن ماجه من طريق عبد الله بن ادريس واحمد من طريق  
عبد الواحد وزبير بن معاوية رشبة عن عاصم كلهم بنېر ہند الزیادۃ (ملحقاً من آثار ابن حجر، ص ۶۵)

لله فاخربه من طريق سلام بن سليم عن عاصم (ص ۲۳) حدیث ۲۰۷۱

لله فاخربه من طريق شعبہ عن سلمة بن کبیل حجر بن العنبس عن علقة عن دائل زموا وانظر ان ص ۲۲ فی المحدث

## الجواب

اس روایت کی سند میں ایک رادی سمک بن حرب واقع ہے اور و ضعیف ہے، اور حافظ ابن حجر عسقلانی تہذیب التہذیب ج ۲۳۳، ۲۳۴ پر لکھتے ہیں : و قال ابن عمار يقولون انه كان يغلط ويختلفون فـ حدیثه - و قال ذكر يا ابن عدی عن ابن المبارك سماعاً ضعیف فـ الحدیث . و قال ابن حبان فـ الثقات يخطى كثیراً . و قال ابن خراش فـ حدیثه لین . و قال ابو طالب عن احمد مضطرب الحدیث . صاحب مشکوہ نے اکمال م ۵۹۹ میں سمک بن حرب کی نسبت لکھا ہے۔ نہو مائتی حدیث ثقہ ساء حفظه و ضعفه ابن المبارك و شعبة وغيرها۔ علامہ ذہبی میزان الاعتدال ص ۳۲۸ میں لکھتے ہیں : روی ابن المبارك عن سفیان انه ضعیف و قال احمد مضطرب الحدیث و قال صالح جزرۃضعف و قال النسائی اذا الفرد باصل لمویکن حجۃ لانہ کان یلقن فیلقن انتہی ملخصاً۔ حافظ ابن حجر تقریب م ۱۳۱ میں لکھتے ہیں صدق و روایته عن عکرمة خاصہ مضطربۃ و قد تغیر باخرہ فـ کان ریما یلقن۔ اور قبیصہ کے متعلق تہذیب ص ۳۵۸ قال ابن المدینی والننسائی مجہول لـه و عنہ غیر سماعاً۔

## دوسرے جواب

دوسرے جواب یہ ہے کہ اس میں علی صدرہ کے الفاظ غیر محفوظ ہیں، کیونکہ صحیح متفرد ہیں سمک سے علی صدرہ کے الفاظ نقل کرنے میں کیونکہ صحیحی کے علاوہ جن لوگوں نے اس روایت کو نقل کیا ہے۔ سمک بن حرب سے وہ علی صدرہ کے الفاظ نقل نہیں کرتے۔ یہ روایت ترمذی ص ۲۲۷ میں ان الفاظ کے ساتھ نقل کی گئی ہے: حدث

قیصہ شاابوالاحوص عن سماک بن حرب عن قبیصہ بن هلب عن ابیه . قال کان رسول اللہ یومیا فیا غذ شمالہ بیمینہ - اور ابن ماجہ ۵۸ میں اس طرح نقل کی گئی ہے : « عن عثمان بن ابی شیبہ اب  
الاحوض عن سماک »

اور منہ امام احمد بن فیصل بیہقی ۲۳۶ میں اس طرح نقل کی گئی ہے : حدثنا عبد اللہ  
شاذ کریما بن یعنی بن صبیح ثنا شریعتہ عن سماک عن قبیصہ  
بن الہلب عن ابیه . قال سألت النبی صلی اللہ علیہ وسلم عن طعام  
النصاری فقل لا یھیکن فی صدرک طعام ضارعہ فیہ النصاری  
قال و رأیتہ و یضع احدی یدیہ علی الاخری . قال و رأیتہ یصرف  
مرة عن یمینہ ومرة عن شمالہ .

منہ احمد بیہقی ۲۲۶ ہی کی ایک اور روایت درج کی جاتی ہے : حدثنا عبد اللہ  
حدثی ابی شنا محمد بن جعفر الورکانی ثنا شریعتہ عن سماک  
عن قبیصہ بن هلب عن ابیه عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال  
سألتہ عن طعام النصاری فقل لا یختلجن او لا یھیکن فی  
صدرک طعام ضارعہ فیہ النصاریہ . قال و کان یصرف عن پسرہ  
و عن یمینہ و یضع احدی یدیہ علی الاخری .

ترمذی اور ابن ماجہ کی روایت میں سماک سے ابوالاحوص روایت کرتے ہیں اگر  
علی صدرہ کے الفاظ نقل نہیں کرتے .

ایک اور روایت منہ احمد بیہقی ۲۲۶ سے نقل کی جاتی ہے : حدثنا عبد اللہ  
حدثی ابی بکر بن ابی شیبہ ثنا وکیع عن سفیان عن  
سماک بن حرب عن قبیصہ بن الہلب عن ابیه . قال رأیت النبی  
صلی اللہ علیہ وسلم واصنعا یمینہ علی شمالہ فی المسوة  
و رأیتہ یصرف عن یمینہ و عن شمالہ .

ان پانچ روایتوں سے ثابت ہو گی کہ علی صدرہ کے الفاظ محفوظ نہیں ہیں کیونکہ زیادت  
نہ کی اس وقت معتبر ہے کہ روایات ثقہات کے مخالف نہ ہوں۔ مختصر ہے کہ اس روایت  
کی سند کیسی بھی ہو مگر نفسِ حدیث ضعیف ہے۔

### دلیل نمبر ۳

عن طاوس و موسى قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم داعياً بالتحريم بين يديه وبين يديه اليماني على يده اليماني ثم يشد بيدهما على صدره وهو في الصلاة۔  
(مراضيل الباقى داود مک)

### الجواب

اس کی سند میں سلیمان بن موسیٰ ہے اور وہ ضعیف ہے حافظ ابن حجر تہذیب التہذیب بیہقی ۲۲۶ میں لکھتے ہیں : قال للبخاری عنده مناكير۔ وقال نافع ليس بالقوى في الحديث وقال أبو حاثة ومحله صدق وفي حديثه بعض اضطراب۔

نیز حافظ ابن حجر تقریب حلیہ ۱۳ میں لکھتے ہیں : صدوق فقيه في حديثه بعض بين و خولط قبل موته۔

### دوسراء جواب

دوسراء جواب یہ ہے کہ یہ روایت مرسل ہے اور غیر مقلدین کے نزدیک مرسل روایت صحیح نہیں ہے کیونکہ خاؤس صحابی نہیں بلکہ تابعی ہیں۔

### دلیل نمبر: ۴

اخبرنا ابو زکریا بن ابی اسحق انبار الحسن بن یعقوب شایحی بن

زبیر سے مردی ہے کہ عطا نے مجھ سے  
کہا کہ سعید بن جبیر سے جو تابعی تھے پر یعنی  
کہ نماز میں یا تھکہ کہاں باندھنے چاہیں نہ اس  
کے اوپر یا ناف کے نیچے؟ میں نے  
پوچھا تو سعید نے فوق السرّة نہیں

ابو طالب انباء زید شناسفیان عن  
ابن حرمیج عن ابو الزبیر قال امرني  
عطاء ان اسئلہ سعیدا این تكون  
اليدان في الصلوة فوق السرّة او  
أسفل من السرة فسألته عنه  
فتال فوق السرة .

. امام بیہقی نے یہ اثر نقل کرنے کے بعد لکھا : وکذلک .

قال ابو محلز لاحق بن حمید واصح اثر روى في هذا الباب  
أثر سعيد بن جبیر وابي محلز .

## الجواب

علامہ علاء الدین مارديني نے جواہر النفقی میں امام بیہقی پر یوں اعتراض کیا ہے کہ  
کیف یکون اثر ابن جبیر اصح مافی هذا الباب وفي سندہ یحییٰ  
بن ابو طالب تکملاً فیہ وفی تاریخ بغداد للخطیب عن  
موسى بن هارون قال اشہد علی یحییٰ بن ابو طالب انه یکذب  
وفیہ ایضاً عن ابو احمد محمد بن اسحق الحافظ انه قال ليس  
بالمتین وفيه ایضاً عن عبدید الاجری انه قال حط ابو داؤد  
سلیمان بن الاشعث علی حدیث یحییٰ بن الجوز طالب .

ربما امام بیہقی کہ یہ قول کہ ابو محلز نے بھی اسی طرح کہا ہے۔ مخفی بے سند ہے۔  
بلکہ ابو محلز سے اس کے فلاں مردی ہے مصنف ابن ابو شیبہ ص ۳۹۱ میں بسند  
صحیح ان کا قول تحت السرة اور الجواہر النفقی ص ۲۴۷ میں ہے و مذهب ابو محلز  
الوضع اسفل السرة حکاہ عند ابو عمر فی التمیذ۔ اور حافظ ابن حجر  
لسان المیزان ص ۲۶۳ پر لکھتے ہیں : قال موسی بن هارون قال اشہد

علی یحییٰ بن ابی طالب ائمہ یکذب -

### دلیل: ۵

حدیثنا محمد بن قدامة بن اعین عن ابی بدر عن ابی طالوت عبد السلام  
ابن جریر الصبی عن ابیه قال رأیت علیت ایمسک شتمالہ بیمینہ  
عن ابی جریر الصبی عن ابیه قال کو دیکھا کہ دائیں ہاتھ سے باائیں ہاتھ کے  
علی الرسغ فوق السرة ر العبداد (صیہ) سخ شرح عنون الورود مطبوعہ کتبہ نجارت کراچی  
سینچ کو پکڑے ناف کے اوپر رکھئے ہوئے ہیں۔

### جواب

علامہ ذہبی میزن لاعتدال ص ۳۹ میں لکھتے ہیں۔ جریر الصبی عن علی لا یعرف  
اور فوق السرة کے سفر عن تسرة بھی ہو سکتے ہیں۔ ملاصہ یہ کہ یہ روایت وضع الہدیین  
علی الصدر کو چندان مفید نہیں۔

### دلیل: ۶

اخبرنا ابویکر احمد بن محمد بن العارث الفقیہ انباء الیوم محمد بن  
حبان ابوالشیع شنا ابوالحریث الحکلابی شاشیہان شنا عمار بنت  
سلمہ شنا عاصہ الجحدیری عن ابیه عن عقبۃ بن صہبان کذا قال ان  
علیاً رضی اللہ عنہ قال فی هذہ حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اس آیت  
الایہ (فصل لربک و انحر) سے مراد دائیں ہاتھ کو  
باائیں ہاتھ کے وسط پر رکھنا پھر سینے پر باندھنا  
بھے۔ (سنن الکبریٰ ص ۲۷)

### الجواب

اس کی سند میں ابوالحریث الحکلابی اور ابو عاصم الجحدیری دونوں محبوب میں اور اس روایت

کے بارے میں حافظ ابن کثیر تفسیر ابن کثیر ص ۵۵۸ پر لکھتے ہیں : وقيل المراد بقوله والنحر  
وضع يد اليعنى على اليد اليسرى تحت النحر يروى هذا عن علی ولا يصح .  
اس آیت کی یہی تفسیر حضرت ابن عباسؓ سے یہی امام سیفیؓ نے سن انکبڑی ص ۴۰۳  
میں نقل کی ہے۔ پسے ہم وہ روایت نقل کرتے ہیں اور بعد میں اس کا جواب بھی عرض کرنے  
میں ملاحظہ فرمائیں :- اخْبَرَنَا أَبُو زَيْدٍ كَرِيَّا بْنُ الْأَسْحَقِ أَنَّ أَنْبَاءَ الْعَسْنَ بْنَ  
يَعْقُوبَ بْنَ الْبَخَارِيِّ أَنَّبَاءً يَحْيَى بْنَ الْجَبَرِ طَالِبَ أَنْبَاءِ زَيْدِ بْنِ  
الْعَبَابِ ثَتَارُوحَ بْنِ الْمُسِيبِ قَالَ حَدَّثَنِي عُمَرُ بْنُ مَالِكَ النَّكْرِيُّ  
عَنِ الْجَوْزَاءِ عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا فَقَوْلُ اللَّهِ  
عَزَّ وَجَلَّ (فَصَلَ لِرِبِّكَ وَانْهَرْ) قَالَ وَضَعَ الْيَمِينَ عَلَى الشَّمَالِ فِي الصلوة عند  
النحر۔ (سنن انکبڑی ص ۲۱۳)

ترجمہ :- ابو الجوزاء سے مردی ہے کہ ابن عباس نے آیت فصل لربک  
وانحر کی تفسیر میں وَانْهَرْ کے معنے یہ کیے کہ اور کہ دایاں ہاتھ بائیں پر نماز میں  
خر کے قریب ہے ۔  
**جواب :**

یہ حدیث محسن ضعیف ہی نہیں بلکہ موضوع ہے اس کی سند میں ایک راوی بھی بن الـ  
طالب ہے اور یہ ضعیف ہے اسکے متعلق دلیل علیؓ کے جواب میں پسے گزر چکا ہے ۔  
دوسرا راوی روح بن المیب ہے اسکے متعلق علامہ ذہبی میزان الاعتدال ص ۲۷۳ پر لکھتے  
ہیں : قال ابن حبان یروی الموضوعات عن الثقات لا يحل الرواية عنه وقال  
ابو حاتم ليس بالقوی وقال ابن عدى احادیثه غير محفوظة ۔

تیسرا راوی : عمر بن مالک انکری ہے علامہ مار دینی الجوهر التقی ص ۲۷۳ پر لکھتے ہیں، قال ابن  
عدى عمر و انکری منکر الحديث عن الثقات يسوق الحديث ضعفه البوعظی العزا  
علما مساعی و مسند احمد کی تبویر ب الفتح الربانی ص ۲۷۳ پر لکھتے ہیں : نسبة هذا التفسير الى  
لو وابن عباس لا تصح كما قال ابن كثير وال الصحيح نحر البدن ۔

## سینے پر ہاتھ باندھ کر بارے میں غیر مقلدین کے جھوٹ اور لڑپیانیاں

○ سینے پر ہاتھ باندھنے کی احادیث بخاری اور مسلم اور ان کی شروح میں بکثرت ہیں۔

(فتاویٰ ثنائیہ ۲۳۴، فتاویٰ علماء حدیث ص ۱۹)

اس عبارت میں دو جھوٹ بولے گئے ہیں۔ نبخاری شریف میں ایسی کوئی حدیث بے اور نہ ہی مسلم شریف میں، جس میں سینے پر ہاتھ باندھنے کا ذکر ہے۔ یہ دونوں باتیں سفید جھوٹ ہیں۔ اگر کسی غیر مقلد میں ہمت ہے تو بخاری اور مسلم میں دکھانے۔

○ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نماز میں سینے پر ہاتھ باندھ کرتے تھے... صحیح بخاری میں بھی ایک ایسی حدیث آئی ہے۔ (فتاویٰ ثنائیہ ص ۱۹۵)

مولانا شارا اللہ کا یہ بھی جھوٹ ہے۔

○ مند احمد مبلغ ۲۷۲ پر یقَضَعُ هُذِهِ عَلَى صَدْرِهِ تَحْمَاهُ۔ فَتَاوِيٰ ثَنَائِيَّهُ مِنْ يَقَضَعُ  
یَدِهِ عَلَى صَدْرِهِ كر دیا۔ (ص ۱۹۵، ص ۲۵۵)

وہ روایت اسی کتاب کے ص ۲۷۲ پر گزری ہے وہاں دیکھو لی جائے۔

○ ابن فزیر میں ایک حدیث اس سند سے تھی اخیرنا ابو طاہر نا ابو مکر نا ابو موسیٰ نا  
مؤمل نا سفیان عن عاصم بن کلیب عن ابیه عن واٹل بن حجر الحدیث  
مبلغ ۲۴۳۔ مگر اس ضعیف سند کو اثار کر مولوی عبدالرحمن مبارک پوری شارح ترمذی اور مولوی  
شار اللہ امر تسری اور علی محمد سعیدی نے مسلم کی یہ سند لگادی۔ عن محمد بن یحییٰ عن  
عفان عن همام عن محمد بن حجاجو عن عبد الجبار بن واٹل عن علقمه

بن واٹل و مولی لہو عن ابیه (مسلم)۔ (فتاویٰ ثنائیہ ص ۲۷۲، فتاویٰ علماء حدیث ص ۱۹)

○ مولانا شارا اللہ لکھتے ہیں کہ ابن فزیر نے اس حدیث کو صحیح کہلہ بھے دیا (فتاویٰ ثنائیہ ص ۱۹)

نہیں یہ جھوٹ ہے۔

— فتاویٰ علماء صدیقیہ میں ہے کہ حافظ ابن حجر نے بونغ المرام میں اسکو صحیح کہا ہے۔ (ص ۹۵)

حالانکہ یہ جھوٹ ہے۔

گوجرانوالہ کے ابو الفالد زور حسین گرحاکھی نے اپنے رسالہ "اثبات رفع یہ دین" ص ۲۲ پر حضرت داؤل بن حجر کی شہادت کے تحت صحیح مسلم ص ۱، ابن حجر سلطان، دار می مکتا، دارقطنی مہما، ابو الداؤد ص ۱۹۳، اجزہ بخاری ص ۱۸۷، اہتماد حمد ص ۱۷۳، جزر سکی ص ۱۸۷ مہشکوہ۔ وکتابوں کے حوالہ سے یہنے پر باقاعدہ ہونے کی حدیث ممکنی ہے۔

حالانکہ اس حدیث میں علی صدرہ کا لفظ کسی ایک کتاب میں بھی نہیں ہے۔

ناف کے نیچے باقاعدہ ہونے کی حدیث بالتفاق محدثین ضعیف ہے۔ (ہدایہ ص ۱۹۳، حقیقتۃ الفقر ص ۱۹۳)

سینے پر باقاعدہ ہونے کی حدیث بالتفاق ائمہ محدثین صحیح ہے۔

(ہدایہ ص ۲۵، شرح وقاریہ ص ۹۳، حقیقتۃ الفقر ص ۱۹۳)

ناف کے نیچے باقاعدہ ہونے کی حدیث مرفوع نہیں وہ قول علیؑ ہے اور ضعیف ہے۔  
یہ تینوں باتیں محسن جھوٹ ہیں۔ ہدایہ اور شرح وقاریہ کے متن کی صلی عبدتیہ کریم جہکا یہ ترجیح ہے۔  
مولوی محمد يوسف بھے پوری حقیقتۃ الفقر ص ۱۹۳ پر لکھتے ہیں حضرت مزامن ظہر جان جاناں  
محمد وی حنفی سینہ پر باقاعدہ ہونے کی حدیث کو لبیبِ قوی ہونے کے ترجیح دیتے تھے اور  
خود سینے پر باقاعدہ ہاگرتے تھے۔ (ہدایہ ص ۲۵)

آپ چیران بول گے کہ صاحبِ پڑا یہ کا وصال ۵۹۳ھ میں ہو چکا تھا جب کہ حضرت  
مزامن ظہر جان شہید ۱۱۱ھ میں پیدا ہونے تو باہر ہوئی صدی کے بزرگ کی نماز کا طریقہ چھپی  
صدی ہجری کی کتب میں کیسے آگیا؟ یہ ایسا ہی ہے جیسے کوئی منچلا کرہ دے کر میاں نذر حسین  
دبلوی میدان بدھیں جنور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ جہاد کرتے تھے۔

مولوی محمد ضعیف جہنگلوی غیر مقلد لکھتا ہے : "حنفیوں کی نمازوں نہیں ہوتی کیونکہ یہ

آلہ تناسل پر باقاعدہ ہستے ہیں ॥ (قول حق ص ۶۲)

واللہ اعلم بالصواب۔ والحمد لله رب العلماء۔

احمق: محمد فیاض خان سواتی

مدد سبیر، ۱۹۹۰ء

اے  
امی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ  
بند

اور

انی کتب کا اجمالی تعارف

مُرتّب

مولانا حاجی محمد فیاض خان سوائی

مہتمم مدرسہ نصرۃ العلوم، جامع مسجد نور گوجرانوالہ

ناشر

ادارہ نشر و اشاعتہ مدرسہ نصرۃ العلوم گوجرانوالہ

## امام محمدؐ اور ان کی تصنیفات

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على خاتم الانبياء والمرسلين وعلي آله واصحابه اجمعين - اما بعد  
 "احقر کو اللہ رب العزت نے متعدد مرتبہ درجہ عالیہ دورہ حدیث شریف کی کلاس کو موطا امام محمدؐ نسائی شریف اور شاکل ترمذی شریف وغیرہ کتب کے پڑھانے کا شرف عظیم بخشا۔ فالحمد لله كثيراً" علی ذلک موطا امام محمدؐ کی تدریس کے دوران مطالعہ میں حضرت امام محمدؐ کے متعلق اور ان کی کتب کے متعلق چند مفید باتیں سامنے آئیں جنہیں خصوصاً "طلباء عظام اور عموماً" عوام الناس کے استفادہ کے لیے شائع کیا جا رہا ہے" (فیاض)

## امام محمدؐ کے ابتدائی حالات

آپ کا نام محمد، کنیت ابو عبد اللہ، والد کا نام حسن اور دادا کا نام فرقد تھا۔ سلسلہ نسب یوں ہے ابو عبد اللہ محمد بن الحسن بن الفرقہ الشیبانی الکوفی۔ آپ کی ولادت بعض کے نزدیک ۱۳۲ھ میں اور بعض کے نزدیک ۱۳۵ھ میں ہوئی اور یہ ہی درست ہے اور عند البعض ۱۳۵ھ میں واسط شر کے اندر ہوئی (واسط شہروہی ہے جہاں مشور پہ سالار محمد بن قاسم کو سلیمان بن عبد الملک نے سازش سے تنخوا دار کیا تھا) آپ کے والدین کا اصل مسکن جزیرہ (شام) یا دمشق کی قریبی حرستا تھا جو کہ دمشق میں وسط غوطہ کے اندر واقع ہے۔ وہاں سے نقل مکانی کر کے وہ واسدا میں منتقل ہوئے۔ پہلاں امام محمدؐ کا والد

ہوئی اس کے بعد مستقل کوفہ میں ہی انہوں نے سکونت اختیار کر لی اور یہیں امام محمدؐ نے ابتدائی تعلیم حاصل کی۔ شیبانی آپ کو اس وجہ سے کہتے ہیں کہ قبیلہ بنی شیبان سے آپ تعلق رکھتے تھے جو کہ عربوں کا ایک مشہور قبیلہ ہے۔ اور بعض کے نزدیک قبیلہ شیبانی کی طرف امام محمدؐ کی نسبت نسبت ولائی ہے۔ امام محمدؐ مشہور نحوی اور لغوی امام فراء کی غالہ کے بیٹے ہیں۔

## امام اعظم ابو حنیفہؓ کی خدمت میں حاضری

امام محمدؐ نے جب پہلی مرتبہ امام اعظمؓ کے درس حدیث میں حاضری دی تو امام اعظمؓ نے فرمایا کہ آپ پہلے قرآن کریم حفظ کر لیں پھر میرے درس میں حاضر ہوں چنانچہ امام محمدؐ نے صرف سات دنوں میں قرآن کریم مکمل حفظ کر لیا۔ (مناقب امام ابو حنیفہؓ للعام الکروزی ص ۳۲۸) اور پھر چودہ سال کی عمر میں امام اعظم ابو حنیفہؓ (المتوفی ۱۵۰ھ) کی خدمت میں حاضر ہوئے اور چار سال تک ان کی خدمت میں رہ کر تعلیم حاصل کی جب امام ابو حنیفہؓ کی وفات ہوئی اس وقت ان کی عمر انہارہ برس تھی لیکن ابھی تعلیم مکمل نہیں ہوئی تھی اس لئے امام قاضی ابو یوسفؓ (المتوفی ۱۸۲ھ) کی خدمت میں حاضر ہو کر انہوں نے اپنی تعلیم کی تکمیل کی، ان کے علاوہ امام مالکؓ (المتوفی ۱۷۹ھ)، سفیان ثوریؓ (المتوفی ۱۶۶ھ)، زفر بن ہزیلؓ (المتوفی ۱۵۸ھ)، سفیان بن عینہؓ (المتوفی ۱۴۸ھ)، مسعود بن کدامؓ (المتوفی ۱۵۳ھ یا ۱۵۵ھ)، وغیرہ حضرات سے بھی مکہ مکرمہ، مدینہ منورہ، بصرہ، کوفہ، واسط، خراسان، شام، یمانہ وغیرہ میں تقریباً تیس بڑے بڑے چوٹی کے محدثین کرام سے استفادہ کیا جس کی

تفصیلی لست محدث حنفی علامہ زاہد الکوثریؒ نے نقل کی ہے۔ امام محمدؐ نے امام مالکؓ سے مدینہ منورہ میں تین سال تک تعلیم حاصل کی اور موطاکو ترتیب دیا۔

## تحصیل علم کے لیے خرچ

خطیب بغدادیؑ المتنی ۳۶۳ھ لکھتے ہیں ”امام محمدؐ کا اپنا بیان ہے کہ انہیں اپنے آبائی ترکہ میں سے تمیں ہزار درہم ملے تھے جن میں سے میں نے نصف یعنی پندرہ ہزار نحو و شعر کی تحصیل اور نصف فقه و حدیث کی تحصیل میں صرف کیے تھے۔ (تاریخ بغداد ص ۱۷۳ ج ۲) موجودہ دور میں تمیں ہزار درہم کی مالیت تقریباً ساڑھے چھے الہی روپ بنتی ہے۔ آپ کو خدا تعالیٰ نے تفسیر و حدیث، فقہ و لغت وغیرہ علوم سے ملا مال کیا تھا۔

## تدریس کا آغاز اور مشہور تلمذہ

بیس سال کی عمر میں آپ نے درس کا آغاز فرمادیا تھا آپ کی شہرت، علمی دنیا کے کونے کونے تک پہنچ چکی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ بڑے بڑے محدثین نے آپ کے سامنے زانوئے تلمذ تھے کیا، امام ابو حفص الکبیر (المتنی ۴۲۸ھ) جو کہ امام بخاریؓ (المتنی ۴۲۵ھ) کے استاد ہیں ان سے ہی امام بخاریؓ نے مسلم احناف کے مسائل پر کیے، اسد بن الفرات القیرولانی جو کہ فاتح مقلیہ اور امام مالکؓ اور شیخ سعینونؓ کے مذاہب کے مدون اور افریقہ کے اندر مذہب احناف اور مذہب مالکؓ اور اسلام کو پھیلانے والے ہیں اور امام شافعیؓ (المتنی ۴۰۳ھ) جو کہ ائمہ اربعہ میں سے ایک ہیں جن کا مذہب آج دنیا میں پھیلنا ہوا ہے اور ابو

سلیمان الحازمیؓ جن کی وساطت سے صحاح ستہ مشرق و مغرب میں پھیلی اور ایک لسٹ تقریباً چالیس اجل علماء و محدثین کے اسماء کی علامہ زاہد الکوثریؓ نے نقل کی ہے جنہوں نے امام محمدؐ سے تعلیم حاصل کی۔ امام شافعیؓ اور اسد بن فراتؓ امام محمدؐ کے خصوصی تلمذہ میں شمار ہوتے ہیں امام محمدؐ ان کے ساتھ نہایت شفقت اور احسان کے ساتھ پیش آتے تھے اور تعلیم کے لیے وقت بھی ان پر زیادہ صرف کرتے تھے رات کو دیر تک ان کو پڑھاتے رہتے تھے۔ امام شافعیؓ کا اپنا بیان ہے کہ علم کے اندر مجھ پر امام محمدؐ جتنا کسی کا احسان نہیں ہے۔ امام شافعیؓ نے جتنی تعریف امام محمدؐ کی، کی ہے اتنی شاید ہی کسی اور امام کی، کی ہو۔ ”امام شافعیؓ نے فرمایا کہ میں نے امام محمدؐ سے ایک بخوبی اونٹ کے بوجھ اٹھانے کے برابر کتابیں پڑھی ہیں۔“ (مناقب الی خفیفہ للامام الکروہی ص ۳۲۹) فرماتے ہیں کہ بخوبی اونٹ اس لیے کہتا ہوں کہ یہ دوسرے اونٹوں کی بنتی زیادہ وزن اٹھاتا ہے۔

### عبادت کے لیے شب بیداری

امام محمدؐ انتہائی عبادت گزار بھی تھے۔ محمد بن سلمہ (المتومنی ۴۲۸ھ) کا بیان ہے کہ امام محمدؐ نے رات کو تین حصوں میں تقسیم کر رکھا تھا، ایک حصہ میں درس ایک میں نماز اور ایک میں آرام فرماتے تھے گویا کہ اکثر رات بیدار ہی رہتے تھے۔ کسی نے کہا کہ آپ سوت کیوں نہیں تو فرمایا کہ لوگوں کی آنکھیں ہم پر اعتناد کر کے سوتی ہیں۔ اگر ہم بھی سو جائیں تو دین کا نقصان ہو گا۔ امام طحاویؓ (المتومنی ۴۲۱ھ) اپنے استاذ کے حوالے سے بیان کرتے ہیں کہ امام محمدؐ رات میں ایک

تمائی قرآن کریم کی تلاوت بھی فرماتے تھے۔ ”ایک مرتبہ امام شافعیؓ نے امام محمدؓ کے پاس رات بسر کی اور صبح تک نماز میں کھڑے رہے اور امام محمدؓ بستر پر لیٹ گئے امام شافعیؓ کو یہ بات ناگوار گزری جب فجر ہوئی تو امام محمدؓ انہوں بیٹھے اور بغیر تجدید وضو کے نماز پڑھ لی امام شافعیؓ نے اس کا سبب دریافت کیا تو امام محمدؓ نے فرمایا تم نے اپنے نفس کے لیے عمل کر کے صبح کر دی اور میں نے حضور ﷺ کی امت کے لیے عمل کر کے ایک بزار سے اوپر مسائل کتاب اللہ سے نکالے ہیں۔“ (حدائق الحنفیہ)

## علمی مصروفیات

آپ کے معمولات کے متعلق آپ کے نواسے کا بیان ہے کہ ہر وقت کتابوں کے ذہیر کے درمیان بیٹھے رہتے تھے فرمایا میں نے کبھی نانا کو گھروالوں سے باتیں کرتے ہوئے نہیں دیکھا بلکہ انہوں نے گھروالوں سے کہہ رکھا تھا کہ مجھ سے اگر کوئی کام ہو تو میرے دیکل سے کہ دیں وہ تمہاری ضروریات پوری کرے گا اگر کوئی انتہائی ضروری بات ہوتی تو آنکھ یا ہاتھ کے اشارے سے کچھ فرمادیتے۔

## حافظہ اور ذہانت

آپ بھاری بھر کم جسم کے مالک ہونے کے باوجود انتہائی ذہین اور حافظہ کے مالک تھے جب بچپن میں حضرت داؤد طائیؓ (المتومنی ۱۲۰ یا ۱۲۵ھ) نے آپ کو دیکھا تھا اسی وقت فرمادیا تھا کہ یہ بچہ بڑا ہو کر بلا کا ذہین ہو گا نیز امام ابو یوسفؓ نے جب اوائل شباب میں انہیں دیکھا تو فرمایا کہ بڑی عمدہ تکوار ہے لیکن اس میں تھوڑا سازنگ ہے جب آپ نے علم حاصل کر لیا تو امام ابو یوسفؓ انہیں اعلم الناس کہتے تھے اور ان

کے ساتھ خصوصی برتوار رکھتے تھے۔

## استاذ کی خصوصی توجہ

امام طحاویؒ اپنے استاذ سے روایت بیان کرتے ہیں کہ ہم لوگ صبح سو یہے امام ابو یوسفؒ کی مجلس علم میں چلے جاتے تھے جبکہ امام محمدؒ بہت دیر سے آتے تھے لیکن امام ابو یوسفؒ ان کی رعایت کرتے ہوئے اپنے سابقہ بیان کردہ سبق کو دوبارہ دہراتے تھے تاکہ یہ بھی سن لیں اس طرح ایک روز امام محمدؒ دیر سے تشریف لائے اور قاضی ابو یوسفؒ نے ان سے ایک سوال پوچھا جس کا جواب انہوں نے اس کے الٹ دیا جس کو امام ابو یوسفؒ اسی روز ان کے آنے سے پہلے بیان کر چکے تھے۔ امام ابو یوسفؒ کو ان کے الٹ جواب پر برا تجھب ہوا لیکن انہوں نے امام اعظم ابو حنیفؒ کے لکھوائے ہوئے کاغذات کا مسودہ نکال کر ان کو دلخیلیا جس میں امام محمدؒ کی تائید ہوتی تھی۔ امام ابو یوسفؒ نے بھری مجلس میں امام محمدؒ والے مسئلہ ہی کو ترجیح دی اور فرمایا کہ حافظہ ہو تو ایسا ہو (بلوغ الامانی ص ۳۵۔ بحوالہ مقدمہ انوار الباری)

## امام مالکؓ اور امام محمدؒ

خطیبؓ نے مجاشعؓ سے روایت نقل کی ہے کہ ہم ایک روز امام مالکؓ کی مجلس میں بیٹھے ہوئے تھے اور امام مالکؓ لوگوں کو مسائل بتا رہے تھے اتنے میں امام محمدؒ آگئے یہ اس وقت کا واقعہ ہے جب امام محمدؒ نے امام مالکؓ کی شاگردی اختیار نہیں کی تھی۔ تو امام محمدؒ نے امام مالکؓ کے پوچھا کہ آپ کی رائے اس جنہی کے بارہ میں کیا ہے جس نے نماز ادا کرنی ہے اور اسے پانی نہیں مل رہا، سوائے مسجد کے اندر سے تو امام

مالکؓ نے فرمایا کہ وہ جبکی مسجد میں داخل نہیں ہو سکتا اور بار بار اسی پر اصرار کیا تو انہوں نے یہ ہی جواب دیا پھر امام مالکؓ نے امام محمدؓ سے پوچھا کہ تمہاری رائے اس مسئلہ کے بارہ میں کیا ہو سکتی ہے تو انہوں نے فرمایا کہ جبکی آدمی تیہم کر کے مسجد میں داخل ہو کر پانی باہر لا کر غسل کر لے اس جواب پر امام مالکؓ نے پوچھا تم کہاں کے ہو تو امام محمدؓ نے فرمایا کہ اسی کا ہوں یعنی زمین کی طرف اشارہ کر دیا امام مالکؓ کے شاگردوں نے بتایا کہ یہ محمد بن الحسن صاحب ابو حنیفہؓ ہے تو امام مالکؓ نے فرمایا کہ یہ جھوٹ کیسے بول گیا کہ میں اسی شہر کا ہوں تو لوگوں نے بتایا کہ اسی کا ہوں سے مراد ان کی یہ تھی کہ میں اسی زمین کا ہوں یہ جھوٹ نہیں ہے تو امام مالکؓ نے فرمایا کہ یہ جواب تو پہلے جواب سے بھی بڑھا ہوا ہے۔

### امام محمدؓ کی امام مالکؓ کے بارے میں رائے

امام محمدؓ نے امام مالکؓ کے بارے میں یہ تاثر ذکر کیا ہے کہ ان کو فتویٰ نہیں دینا چاہیے تھا کیونکہ وہ صرف موجودہ مسائل پر بحث کو درست سمجھتے تھے اور امکانی صورتوں سے پرہیز کرتے تھے یہی وجہ ہے کہ جو موطا لیشی کی روایت سے ہے اس میں امام مالکؓ کی آراء مسائل میں تین ہزار سے زیادہ نہیں ہے جبکہ امام ابوحنیفہؓ اور صاحبینؓ (ابو یوسفؓ اور محمدؓ) ہر امکانی صورت پر بحث کرتے تھے اور ان کی ایک علمی، تحقیقی مجلس قائم تھی جس میں بڑے بڑے فقهاء، محدثین اور اصحاب بصیرت شامل تھے جس میں ایسے مسائل صرف تین مہینوں میں حل ہو جاتے تھے نیز امام مالکؓ کے جواب سے مسائل کو کامل آشفی بھی نہیں ہوتی تھی کیونکہ وہ امکانی صورتوں پر بحث کرتے ہی نہیں تھے۔

## عمرہ قضاۓ کی پیشکش

امام محمدؐ کو خلیفہ ہارون الرشید نے منصب قضاۓ بھی پردا کیا تھا لیکن امام محمدؐ اپنی حق کوئی اور بیباکی کی بناء پر متعدد دفعہ اس عمرہ سے مزدیل کیے گئے لیکن ان کی جلالت شان کی وجہ سے پھر ان کو اس عمرہ پر رکھنے کے لیے مجبور کیا جاتا امام محمدؐ امام ابوحنیفہؓ کی طرح عمرہ قضاۓ کے قبول کرنے سے نہایت دور رہتے تھے انہیں امام ابویوسفؓ اور امام مالکؓ کے مشورہ سے عمرہ قضاۓ پردا کیا گیا تھا آپ رقد کے قاضی رہے ہیں ایک مرتبہ امام محمدؐ نے امام ابویوسفؓ کو عمرہ قضاۓ کے متعلق عار دلائی تھی جس پر انہوں نے دعا دی تھی کہ اللہ تعالیٰ مجھے بھی اس عمرہ پر مسلط کرے ان کی دعا کی وجہ سے ہی یہ اس عمرہ کے لیے مجبور کیے گئے حلا نکہ رہ اس کو قبول کرنے کے لیے بالکل تیار نہ تھے۔

## حافظ الحدیث

امام محمدؐ حافظ الحدیث بھی تھے حافظ الحدیث اسے کہتے ہیں جسے ایک لاکھ حدیث سند اور متن کے ساتھ یاد ہو، یاد رہے کہ اس امت محمدیہ سلیمان میں آخری اصطلاحی حافظ الحدیث امام جلال الدین سیوطی (المتوفی ۱۴۹۵ھ) ہیں۔ ان کے بعد آج تک کوئی حافظ الحدیث نہیں گزرا اگرچہ علامہ سید محمد انور شاہ صاحب کشمیری (المتوفی ۱۳۵۲ھ) کو بخاری شریف کامل حفظ تھی، حضرت مولانا شاہ اسماعیل شہید (المتوفی ۱۲۳۶ھ) کو تمکن ہزار احادیث زبانی یاد تھیں، حضرت مولانا محمد عبد اللہ درخواستی (المتوفی ۱۳۱۵ھ) کو ہزاروں احادیث یاد تھیں لیکن اس کے ہا وجود یہ حضرات اصطلاحی حافظ الحدیث نہیں تھے۔ امام محمدؐ کو اگرچہ علامہ ذہبی

(المتوفی ۲۸۷ھ) نے اپنی مشہور زمانہ کتاب تذکرۃ الحفاظ میں حفاظ حدیث میں شامل نہیں کیا بلکہ نظر انداز کر دیا ہے لیکن اس سے ان کا حافظ الحدیث نہ ہونا ثابت نہیں ہو سکتا کیونکہ ان سے کافی سو سال قبل علامہ ابن عبد البر مالکی (المتوفی ۳۶۳ھ) نے اپنی مایہ ناز کتاب النہمید میں انہیں حافظ الحدیث شمار کیا ہے اسی طرح مزاجی تشدد کی بناء پر امام بخاریؓ نے امام محمدؐ کو جسمی شمار کیا ہے اور ابن تیمیہؓ (المتوفی ۴۲۸ھ) جسے علم نے امام شافعیؓ کو امام محمدؐ کے شاگردوں میں شمار کرنے سے انکار کیا ہے حالانکہ امام شافعیؓ کا اپنا بیان پہلے گزر چکا ہے کہ انہوں نے امام محمدؐ سے استفادہ کیا ہے اور امام شافعیؓ نے امام محمدؐ کے واسطے سے امام ابو یوسفؓ کی روایات اپنی کتاب الام میں لقل کی ہیں جس سے اس حقیقت کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔ بلکہ دس سال تک امام شافعیؓ نے امام محمدؐ سے استفادہ کیا ہے۔

### امام محمدؐ اور علم قیافہ

امام شافعیؓ اور امام محمدؐ کو علم قیافہ میں بھی بہت مہارت تھی ایک روز طواف کے دوران دونوں کا ایک شخص کے بارہ میں اختلاف ہو گیا کہ یہ سنار ہے یا لوہار۔ امام شافعیؓ نے فرمایا یہ شخص لوہار ہے جبکہ امام محمدؐ نے فرمایا کہ یہ شخص سنار ہے۔ طواف کے بعد جب اس شخص کو بلا کر پوچھا تو اس نے کہا میں پہلے لوہار تھا اور اب سنار کا کام کرتا ہوں۔

امام محمدؐ کا حسن و جمال اور امام شافعیؓ کی والدہ سے نکاح  
خانی

امام محمدؐ ظاہری و باطنی علوم سے مالا مال ہونے کے ساتھ ساتھ

نہایت صاحب جمال اور حسین بھی تھے امام ابو حنیفہؓ نے آپ کے چہرے کی مخالفتی دیکھ کر فرمایا کہ محمدؐ تم دوران درس مسجد کی ایک جانب کسی ستون کے پیچھے چھپ کر بیٹھا کرو تاکہ تمہارے ساتھیوں اور ہم عصر وہ میں ذہنی اضطراب پیدا نہ ہو اور امام ابو حنیفہؓ نے امام محمدؐ کے والد حسنؐ سے فرمایا کہ اپنے اس بیٹے کے سر پر استرا پھروادیں تاکہ خوبصورتی میں کمی واقع ہو جائے لیکن حلق کرانے سے امام محمدؐ کے حسن و بتال میں اور نکھار پیدا ہو گیا۔ امام شافعیؓ کے والد کی وفات کے بعد امام محمدؐ سے ان کی والدہ کا نکاح ثانی ہوا تھا اس لحاظ سے امام شافعیؓ امام محمدؐ کے فرزند بھی ہیں امام محمدؐ کی وفات کے بعد ان کی تمام کتابیں امام شافعیؓ کے پاس ہی آئی تھیں جن سے انہوں نے خوب استفادہ فرمایا۔

### ائمه کے تعریفی اقوال اور امام محمدؐ پر جرح کا جواب

۱۔ امام شافعیؓ فرماتے ہیں ما رأيت افصح من محمد بن الحسن  
میں نے محمد بن الحسنؐ سے زیادہ کوئی فصیح نہیں دیکھا۔ اور یہ بھی فرماتے  
ہیں ما رأيت اعقل من محمد بن الحسن کہ میں نے محمد بن  
الحسنؐ سے زیادہ کوئی دانلایا عقل مند نہیں دیکھا۔

۲۔ امام احمد بن حنبلؐ فرماتے ہیں اذا كان في المسئلة قول ثلاثة  
لم يسمع مخالفتهم فقيل له من هم قال ابوحنیفة و  
ابویوسف و محمد بن الحسن فابوحنیفة ابصرهم بالقياس  
وابویوسف ابصر الناس بالانوار و محمد ابصر الناس  
بالعربیۃ۔ جس مسئلہ میں تین ائمہ متفق ہو جائیں تو اس مسئلہ میں  
دوسرے مخالف علماء کی بات رد کر دی جائے۔ آپ سے یہ پوچھا گیا کہ وہ

تین ائمہ کوں ہیں تو فرمایا کہ ابوحنیفہ ”ابویوسف“ اور محمد ”کیونکہ ابوحنیفہ“ فقہت میں ”ابویوسف“ آثار میں اور امام محمد لغت عربی میں تمام لوگوں پر فائقت ہیں۔

- ۳۔ امام احمد بن حنبل سے پوچھا گیا کہ آپ نے مسائل فقیہ کمال سے سکھے ہیں تو انہوں نے جواب میں فرمایا امام محمد کی کتابوں سے۔
- ۴۔ یحییٰ بن صالح نے فرمایا کہ امام محمد ”امام مالک“ سے زیادہ فقیہ ہیں۔
- ۵۔ امام زہبی لکھتے ہیں کان من بحور العلم والفقہ قویا فی مالک علم و فقہت کے اعتبار سے امام محمد بحر بیکراں تھے۔ امام مالک کی حدیث میں قوی راوی تھے۔ اس سے یہ بھی واضح ہو گیا کہ امام نسائی کا امام محمد کو حافظہ میں نرم کھانا درست نہیں۔

- ۶۔ قال عبد الله بن علي المديني عن أبيه في حق محمد بن الحسن صدوق عبد الله بن علي بن مدينی اپنے باپ (علي بن مدينی) سے امام محمد کی نسبت روایت کرتے ہیں کہ وہ حدیث میں پچھے تھے، اس سے امام ابو داؤد کے اس قول کی تردید ہو جاتی ہے جو انہوں نے امام محمد کے بارے میں کہا ہے کہ ان سے حدیث نہیں لکھنی چاہیے۔

### فقہاء کے طبقات اور امام محمد کا مرتبہ

جمہور فقہاء کے سات طبقات ہیں۔

- ۱۔ مجتهدین فی الشرع۔ جیسا کہ ائمہ اربعہ (امام اعظم ابوحنیفہ، امام مالک، امام شافعی، اور امام احمد بن حنبل)
- ۲۔ مجتهدین فی المذهب۔ جیسا کہ صاحبین (امام قاضی ابویوسف اور امام محمد بن الحسن الشیبانی) امام محمد کا شمار اسی طبقہ میں ہوتا ہے۔

۳ - مجتهدین فی المسائل - جیسا کہ امام ابو جعفر محمد بن احمد بن سلمہ بن سلامہ الاژدی الطحاوی۔

۴ - اصحاب التخریج - جیسا کہ ابو بکر احمد رازی الجصاص (المعنی ۲۷۰ھ)

۵ - اصحاب الترجیح - جیسا کہ امام ہدایہ (برہان الدین ابو الحسن علی بن الی بکر الفرغانی المرغینانی) (المتوفی ۵۹۳ھ)

۶ - اصحاب المقلدین القادرین علی التمیز - جیسا کہ صاحب کنز (عبد اللہ بن احمد بن محمود ابو البرکات حافظ الدین النسافی) (المعنی ۴۷۰ھ)

۷ - المقلدین غیرالمطلعین - جیسا کہ امام داؤد بن علی ظاہری۔

## وفات

امام محمدؐ کی وفات دوران سفر ہارون الرشید کے ساتھ رے کے سفر میں ۱۸۹ھ میں رنبویہ کے مقام میں ہوئی اتفاقاً اس سفر میں ان کے ساتھ مشہور نحوی امام ابو الحسن علی المعروف کسائی بھی تھا اس کی وفات بھی اسی روز ہوئی۔ ہارون الرشید افسوس کے ساتھ کہتا تھا کہ ہم نے رے کی زمین میں ایک ہی دن فقہ اور نحو کے دو امام اپنے ہاتوں سے دفن کر دیئے ہیں۔

## امام محمدؐ کی تصانیف کا تعارف

امام محمدؐ نے تقریباً ایک ہزار سے زائد علمی و تحقیقی کتب لکھی ہیں وس اشخاص ہر وقت کتابیں لکھنے اور لقل کرنے پر مامور تھے۔ آپ نے دس لاکھ ستر ہزار ایک سو بسائیں کا حل پیش کیا ہے۔ فقہ ہشی کا اکثر دارودار امام محمدؐ کی کتب ظاہر الروایہ پر ہی ہے۔ امام محمدؐ سے کسی نے پوچھا کہ آپ نے اتنی کتابیں لکھی ہیں لیکن تصوف پر کوئی کتاب

نہیں لکھی؟ تو آپ نے جواب دیا کہ میں نے حلال و حرام کے متعلق جو اتنی کتابیں لکھی ہیں کیا یہ تصور سے کم ہیں؟ ”امام شافعی“ فرمائے ہیں کہ اگر یہود و نصاریٰ امام محمدؐ کی تصانیف دیکھ لیں تو بے اختیار ایمان لے آئیں۔ نیز فرمایا خدا کی قسم میں امام محمدؐ کی ہی کتابوں سے تقیدہ ہوا ہوں“

## کتب ظاہر الروایہ اور ان کے متعلق قاعدہ

امام محمدؐ کی کتب

(۱) مبسوط یعنی اصل

(۲) جامع صغیر

(۳) جامع کبیر

(۴) سیر صغیر

(۵) سیر کبیر

(۶) زیادات

یہ کتب ظاہر الروایہ کہلاتی ہیں ان کتب میں جو مسائل درج ہیں ان کے بارے میں قاعدہ یہ ہے کہ وہ تمام مفتی ہے اور معمول بہا ہیں اگرچہ دیگر فقہاء نے ان مسائل سے اتفاق کیا ہو یا نہ۔ اور جو مسائل کتب ظاہر الروایہ میں موجود نہیں، ان کے متعلق صاحب رد المحتار شری در مختار المعروف فتاویٰ شامی، فقیہ ابن عابدینؓ (المهوف ۱۲۵۲ھ) نے رسائل ابن عابدین میں یہ تحقیق اور اصول بیان کیا ہے کہ جو مسائل کتب ظاہر الروایہ میں موجود نہ ہوں لیکن امام محمدؐ کی دیگر کتب میں موجود ہوں اور ساتھ ساتھ دیگر فقہاء نے بھی ان مسائل کی تصحیح کی ہو۔

تو وہ بھی ظاہر الروایہ کی طرح ہی سمجھے جائیں گے اور معمول بہا ہوں گے اگرچہ کتب ظاہر الروایہ میں موجود نہ ہوں چنانچہ تشدد میں رفع سبابہ کا مسئلہ اسی کے ساتھ متعلق ہے یعنی یہ مسئلہ کتب ظاہر الروایہ میں موجود نہیں لیکن امام محمدؐ کی دیگر کتب میں موجود ہے اور دیگر فقہاء نے اس کی تصحیح بھی کی ہے لہذا یہ معمول بہا ہے اور ظاہر الروایہ کی طرح ہی سمجھا جاتا ہے۔

(۱) بسوط یعنی اصل۔ یہ امام محمدؐ کی سب سے پہلی تصنیف ہے یہ دراصل امام ابویوسفؓ کے بیان کردہ مسائل کی وضاحت ہے۔ ”یہ کتاب چھ جلدوں پر مشتمل ہے اور اس میں تقریباً گیارہ ہزار مسائل قسمیہ درج ہیں۔ یہ کتاب امام شافعیؓ کو زبانی یاد تھی اور اسی کو سامنے رکھ کر امام شافعیؓ نے کتاب الام تصنیف فرمائی تھی“ (بلوغ الامانی فی سیرۃ الامام محمد بن الحسن الشیباني ص ۶۱)

(۲) جامع صغیر۔ اس میں امام محمدؐ نے امام ابوحنیفہؓ کے اقوال کو جمع کیا ہے۔

(۳) جامع کبیر۔ یہ بڑی ضخیم کتاب ہے اور ادق ترین ہے اس میں امام ابوحنیفہؓ کے ساتھ ساتھ امام ابویوسفؓ اور امام زفر بن ہدیلؓ کے اقوال کو بھی جمع کیا گیا ہے۔ تاریخ کی کتابوں میں یہ واقعہ مشہور ہے کہ ایک فرنانی عالم جو کہ محققین سے مناظرے کرتا تھا اور اسلام کو سمجھتا بھی تھا لیکن اس کو قبول نہیں کرتا تھا اس کی تسلی کسی عالم سے نہیں ہوتی تھی جب امام محمدؐ کی یہ کتاب اس نے پڑھی تو تائب ہو گیا اور ایمان قبول کر لیا۔ جامع کبیر کی افادت کے پیش نظر اس کی تقریباً پچاس شروحدات تایف کی گئی ہیں۔

(۳) سیر مغیر - یہ سیر ہے اس کتاب کی امام اوزاعیٰ (المعوفی ۷۱۵ھ) نے بڑی تعریف فرمائی لیکن طفر کے طوز پر یہ بھی کہا کہ اہل عراق کو سیر سے کیا نسبت ہے جس کی وجہ سے امام محمدؐ نے۔

(۴) سیر کبیر - سائٹھ ضخیم اجزاء میں تحریر فرمائی اور جب اسے مکمل کر کے خلیفہ ہارون الرشید کے دربار میں پیش کرنے کے لیے مچھر پر لاوا اور خلیفہ کو اس کی خبر ہوتی تو انہوں نے از راہ قدر دانی اپنے شہزادویں مامون اور امین کو ان کے استقبال کے لیے بھیجا اور کہا کہ ان سے ان کی سد کی اجازت بھی لیں امام اوزاعیٰ نے اس کتاب کی بھی بڑی تعریف فرمائی ہے۔

(۵) زیارات - جامع کبیر کی تصنیف کے بعد جو فروعی مسائل رو گئے تھے اور بعد میں امام محمدؐ کو یاد آتے رہے وہ اس میں جمع کیے گئے ہیں اسی سر لیے اسے زیارات کہتے ہیں۔

(۶) کتب الحجج - مدینہ میں امام مالکؐ کے پاس تین سلسلہ امام محمدؐ نے تعلیم حاصل کی وہاں مالکی مسلم والوں کا طریقہ راجح تھا تو امام محمدؐ نے وہاں سے واپس آکر یہ کتاب لکھی اور اس میں امام مالکؐ کا ذہب نقل کر کے اس کے بعد قال محمدؐ کے ساتھ امام ابوحنیفہؐ کا مسلک پالیں نقل کرتے ہیں اور مالکیہ کے دلائل نقل کرنے کے بعد ان کے دلائل کو اپنے دلائل سے توثیق کیں اور واضح کرتے ہیں کہ بعض مقامات میں مالکیہ صریح حدیث کی مخالفت بھی کر جاتے ہیں۔

(۷) رقیات - رقة میں دوران قضاء امام محمدؐ نے جن مسائل وغیرہ کو جملے کیا وہ رقیات کے نام سے مشہور ہیں۔

(۸) جرجانیات - (۹) ہارونیات - (۱۰) کیسانیات - (۱۱) کتاب الحبل - جو

(۱۴) کتاب النواز - (۱۳) نوازل - وغیرہ

## (۱۵) کتاب الآثار

آثار، اثر کی جمع ہے جس کا الغوی معنی نہان، 'حدیث' سنت اور حدیث ہے (مصلح اللenguات ص ۲۲۰ المبند عربی اردو ص ۳۸)

محمد بن مسیح کی اصلاح میں موقوف اور مقطوع کو اثر اور مسند بھی کہتے ہیں۔ مسند اس حدیث کو کہتے ہیں جس کو حدیث شیخ ت، روایت کرے، جس سے اس کا سماع ظاہر ہو اسی طرح اس کا شیخ اپنے شیخ ت متصلہ "الی الصحابی الی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم" - کتاب الآثار، اصل امام اعظم ابو حنیفہ ہی کی کتاب ہے جسے مجازاً "ان کے شاگردوں کی طرف منسوب کر دیا گیا ہے" کتاب الآثار کے بھی متعدد نسخے ہیں - کہ امام محمد، امام ابو یوسف، زفر بن ہدیل اور حسن بن زیاد لؤاڑی وغیرہ کے نام سے منسوب ہیں۔

## امام اعظم کا نقل حدیث میں مقام

امام ابو حنیفہ نقل حدیث میں نہایت محتاط تھے اس لیے آپ نے چالیس ہزار احادیث و آثار سے اس کتاب کو مرتب فرمایا۔ اس کتاب میں سات سو اثمارہ (۱۸۷) آثار اور ایک سو چھٹے (۱۰۶) احادیث ہیں۔

اس دور میں اگرچہ کتب احادیث کی اس طرح سے فقہی ترتیب اجتہب نہ ہوتی تھی لیکن امام صاحب نے اس کو فقہی ابواب پر ترتیب دے کر آنے والی نسلوں کے لیے تالیف اور جمع حدیث کا ایک نیا اباب کھول دیا ہے۔ چنانچہ بعد والے انہی حدیث اسی طرز پر اپنی کتابوں کو محبوب کرتے رہے ہیں۔ امام جلال الدین سیوطی نے امام ابو حنیفہ کو

اس تدوین و تبویب اور ترتیب میں منفرد اور سابق قرار دیا ہے۔ کتاب الآثار کو امام محمد امام ابوحنیفہ سے روایت کرتے ہیں جس میں مرفوع، موقوف اور مرسل ہر طرح کی احادیث جمع ہیں، اس کتاب میں حضرت ابرہیم نحیی اور امام ابوحنیفہ کے علاوہ "تقریباً" بیس اور مشائخ و اساتذہ سے بھی روایات کو لیا گیا ہے۔ اگرچہ اس کتاب میں مرفوع احادیث بہت کم ہیں۔ زیادہ تر صحابہ کرام اور تابعین عظام کے اقوال درج ہیں۔ اسی وجہ سے یہ آثار کے نام سے مشہور ہے۔

### (۲) موطا امام محمد

موطا امام محمد یہ حدیث شریف کی کتاب ہے جو فقہی ابواب کی ترتیب سے ہے موطا تو طیہ کا مفعول ہے جس کے معنی صاحب قاموس نے روندا ہوا، آسان کیا ہوا، سمل کیا ہوا، نرم کیا ہوا کیے ہیں۔ یہ یا تو وطی سے یا موافاطہ سے ماخوذ ہے۔ وطی کا معنی روندنا اور موافاطہ کا معنی موافقت کرنا ہے۔ محدث ابو حاتم سے پوچھا گیا کہ امام مالک نے اس کا نام موطا کیوں رکھا ہے تو انہوں نے جواب دیا کہ امام مالک نے اسے لوگوں کے لیے آسان کر دیا ہے اس لیے اس کا نام موطا رکھا گیا ہے۔ امام مالک کا اپنا بیان ہے کہ جب میں نے اسے لکھا تو مدینہ کے ستر فقہاء کے سامنے پیش کیا جنہوں نے دقيق علمی نظر سے اسے روندا اور اس کے ساتھ موافقت کی امام شاہ ولی اللہ محدث دہلوی (المدهنی ۶۷۷ھ) مسوئی شرح موطا میں لکھتے ہیں کہ یہ ہی معنی زیادہ قرین قیاس ہے جو امام مالک نے خود بیان فرمایا ہے۔

کتب حدیث کے درجات اور موطا کا درجہ

امام شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ اور ان کے فرزند شاہ عبد العزیز محدث دہلویؒ (المتوفی ۱۲۳۹ھ) نے کتب حدیث کے پانچ طبقات متعین کیے ہیں۔ مصنف اور جمۃ اللہ البالغہ میں شاہ صاحبؒ فرماتے ہیں کہ موطا درج اول کی کتاب ہے اور موطا اصح بھی ہے۔ جمہور محدثین کی اصطلاح میں موطا امام محمدؐ کو سنن کا درجہ حاصل ہونا چاہیے لیکن چونکہ اس میں مسند اور غیر مسند ہر قسم کی روایات آگئی ہیں اس لیے ابن السلاخؒ (المتوفی ۱۲۳۴ھ) نے اسے جوامع میں شمار کیا ہے۔

### موطا کے دو مشہور نسخے

شاہ عبد العزیز محدث دہلویؒ بستان المحدثین میں فرماتے ہیں کہ امام مالکؐ سے کئی ہزار شاگردوں نے موطا کا سماع کیا اور ایک ہزار نے لکھا لیکن صرف سولہ نسخے زیادہ مشہور ہوئے اور باقی حوالہات زمانہ کی نظر ہو گئے ان سولہ نسخوں میں سے بھی دو نسخے متداول ہیں۔

(۱) یحییٰ بن یحییٰ مصہودیؒ والا نسخہ جو کہ موطا امام مالکؐ کے نام سے مشہور ہے۔

(۲) امام محمدؐ والا نسخہ جو کہ موطا امام محمدؐ کے نام سے مشہور ہے۔ مشہور ذکیل احناف علامہ زاہد الکوثریؒ مقالات کوثری کے اندر رقمطراز ہیں کہ اہل مشرق میں موطا امام محمدؐ زیادہ مشہور اور قابل عمل ہے۔

### مغرب میں موطا امام مالکؐ کی مقبولیت کی وجہ

جبکہ اہل مغرب میں موطا امام مالکؐ زیادہ قابل عمل ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ امام مالکؐ کے وصال کے بعد جب امام یحییٰ اندرس گئے

تو اندرس کے حاکم نے امام یحییٰ کو ان کی علمی شہرت کے باعث عمدہ قضاء کی پیش کش کی جو آپ نے مسترد کر دی لیکن حاکم وقت نے یہ شرط عائد کر دی کہ قاضی اس عالم اور فقیہ کو بنایا جائے گا جو امام یحییٰ کے تلمذہ اور معتمدین میں سے ہو گا اللہ امام یحییٰ اپنے ان تلمذہ کو عمدہ قضاء پر فائز کرتے جو آپ سے موطا امام مالک بیقا "بیقا" پڑھ لیتے تھے چنانچہ اس وجہ سے اندرس، مغرب، مراکش اور عرب علماء میں اس نے کو شہرت ملی جو بعد میں امام شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی وساطت سے، صغیر پاک دہند میں متعارف ہوا۔

## موطا امام محمدؐ کی خصوصیات

موطا امام محمدؐ کی خصوصیات یہ ہیں کہ اس میں امام محمدؐ نے ۱۸۰ روایات درج کی ہیں جن میں سے ۵۰۰۵ امام مالکؐ سے مردی ہیں اور ۱۷۵ ادوسرے شیوخ کی ہیں جن میں سے ۱۳ امام ابوحنیفہ اور ۳ امام ابویوسفؐ سے بھی مردی ہیں۔ اور روایات میں مرفوع، مرسل، موقوف ہر قسم کی روایات ہیں لیکن موضوع روایت کوئی نہیں ہے جبکہ موطا امام مالکؐ میں تقریباً ۴۰ روایات ایسی ہیں جن پر امام مالکؐ کا اپنا عمل بھی نہیں ہے۔ موطا کو امام محمدؐ نے امام مالکؐ سے براہ راست سارے کام اساعت فرمایا ہے جبکہ یہ مرتبہ کسی اور کو حاصل نہیں ہے کیونکہ امام مالکؐ کا دستور یہ تھا کہ وہ شاگردوں سے سنتے تھے لیکن امام محمدؐ نے خواہ امام مالکؐ کی زبان سے سنائے۔ اسی لیے وہ روایت بیان کرتے وقت انخبرنا کا صبغہ استعمال کرتے ہیں۔ جب کہ امام یحییٰ بن یحییٰ امام مالکؐ کی خدمت میں اس سال حاضر ہوئے جو آپ کا سن وصال ہے اور

انہوں نے موطا کو امام مالک<sup>ؓ</sup> سے کامل سماع نہیں کیا جیسا کہ اعتکاف کے بعض ابواب وغیرہ اسی لیے وہ عن مالک کا کلمہ استعمال کرتے ہیں۔ امام محمد<sup>ؓ</sup> نے صرف امام مالک<sup>ؓ</sup> کی روایات کو جمع نہیں کیا بلکہ دیگر شیوخ کی روایات کو بھی جمع کیا ہے جس کی وجہ سے اس کتاب کا نام موطا امام محمد<sup>ؓ</sup> ہے۔ موطا امام محمد میں معمول بہا اور غیر معمول بہار روایات کی وضاحت بھی موجود ہے اور امام ابوحنفیہ<sup>ؓ</sup> کا مسلک اور امام محمد<sup>ؓ</sup> کا مسلک بھی واضح کیا گیا ہے یعنی طرفین کا مسلک واضح کیا گیا ہے۔ امام محمد<sup>ؓ</sup> امام ابوحنفیہ<sup>ؓ</sup> کے اسم گرامی کے بعد والعامۃ من فقهائنا کا جملہ تحریر فرماتے ہیں جس سے عراق اور کوفہ کے فقہاء مراد ہوتے ہیں۔ ہر باب کے اندر کوئی نہ کوئی روایت یا اثر ضرور موجود ہے۔ جب کہ موطا امام مالک میں ترجمۃ الباب کے ذیل میں نہ ہی کوئی حدیث مرفوع مروی ہے اور نہ ہی کوئی اثر موقوف نیز موطا امام محمد میں احادیث کے تکرار سے بھی اعراض کیا گیا ہے۔ ہر باب کی حدیث کا ذکر کرنے کے بعد امام محمد<sup>ؓ</sup> نے بتایا ہے کہ کن احادیث کو فقہائے عراق نے اخذ کیا اور کن احادیث کو دوسری احادیث کی وجہ سے ترک کیا وغیرہ۔

### موطا کے سولہ مشہور نسخے

موطا کے سولہ مشہور نسخے حسب ذیل ہیں جن کو شاہ عبد العزیز محدث ولسوی<sup>ؓ</sup> نے بستان المحدثین میں ذکر کیا ہے۔

- (۱) موطا ابن الی ذسب (امام ابوالحارث محمد عبد الرحمن بن مغیرہ بن حارث مدیع) المتوفی ۱۵۹ھ۔
- (۲) موطا امام نبی ابو عبد اللہ محمد بن حسن بن الفرقہ الشیبانی

الواسطي الحنفي المتوفى ١٨٩هـ -

(٣) موطا ابن جنادة (ابو عبد الله عبد الرحمن بن قاسم بن خالد بن جنادة المسرى) المتوفى ١٩١هـ -

(٤) موطا الغنري (ابو محمد عبد الله بن وهب بن مسلم فهري) المتوفى

١٩٧هـ -

(٥) موطا القرمار (ابو يحيى معن بن عيسى بن دينار المدنى القرمار) المجهنى

١٩٨هـ -

(٦) موطا قعبي (ابو عبد الرحمن عبد الله بن مسلم حارثي المدنى المكى)

المتوفى ٢٢١هـ -

(٧) موطا ابو عثمان (سعيد بن كثير بن عفیر بن مسلم المصري الانصارى)

المتوفى ٢٢٦هـ -

(٨) موطا ابن بکير (ابو زکريا يحيى بن عبد الله بکير المصري) المتوفى ٢٣١هـ -

(٩) موطا مصودى (ابو محمد يحيى بن كثير مصودى الاندلسى) المتوفى

٢٣٣هـ يا ٢٠٣هـ -

(١٠) موطا مصعب (ابو عبد الله مصعب بن عبد الله بن مصعب زهرى) المتوفى

٢٣٦هـ -

(١١) موطا سعيد (ابو محمد سعيد بن سعيد الحدبائى) المتوفى ٢٣٠هـ -

(١٢) موطا عونى (ابو مصعب احمد بن ابي بكر القاسم بن الحارث) المعنى

٢٣٢هـ -

(١٣) موطا سعى (ابو حذافه احمد بن اساعيل السعى البغدادى) المعنى

٢٥٩هـ -

(١٤) موطا سليمان بره -

(۱۵) موطا محمد بن مبارک صوری۔

(۱۶) موطا نینسی (ابو عبد اللہ بن یوسف کلائی الدمشقی نینسی)

## اصطلاحات موطا امام محمد

امام محمد نے اس کتاب میں پانچ قسم کی اصطلاحات استعمال کی ہیں۔

(۱) هذا حسن (۲) هذا جميل (۳) هذا مستحسن۔

امام محمد اپنی کتاب میں جمال یہ تین اصطلاحات استعمال فرماتے ہیں اس سے ان کی مراد و جوب کی نفی ہوتی ہے جیسا کہ امام صاحب کا قول ہے هذا حسن ولیس بواجب یہ موطا میں بعض مقامات میں استعمال ہوا ہے۔

(۴) لا باس بہ اس جملہ سے امام محمد مسئلۃ الباب کے جواز کی طرف اشارہ فرماتے ہیں جبکہ متاخرین فقہاء کے نزدیک اس جملہ کا استعمال کراہت تزہی کے لیے ہے۔

(۵) ينبغي کذا امام محمد اس جملہ کو موطا میں وجوب اور سنت موکدہ کے لیے استعمال کرتے ہیں جبکہ متاخرین علماء یہ جملہ سنت غیر موکدہ اور مستحب کے لیے استعمال کرتے ہیں۔

## موطا امام محمد کا حاشیہ

موطا امام محمد پر مولانا عبد الحی فرنگی محل (المتوافق ۳۰۳ھ) کا حاشیہ جو کہ موطا امام محمد کے ساتھ ہی مسلک ہے نہایت اعلیٰ ہے اس حاشیہ کے علاوہ تا حال احقر کی نظر میں موطا امام محمد کی کوئی تعلیق، حاشیہ یا شرح نہیں گزری۔ (والله اعلم بالصواب)

# بین تواریخ



مرتب

مولانا حاجی محمد فیاض خان سوئی مذکور  
مہتمم مدرسہ نصرۃ العلوم کو جر انوالہ



ناشر

ادارہ نشر و اشاعت مدرسہ نصرۃ العلوم کو جر انوالہ پاکستان

## بیس تراویح

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على خاتم الانبياء والمرسلين وعلى أله واصح حابيه - جمعين اما بعد -

### فضیلت تراویح

نماز تراویح صرف رمضان البارک کے باہر کت میئنے میں نماز عشاء کے بعد ادا کی جاتی ہے۔ اہادیث مبارکہ میں اس نماز کی بہت فضیلت بیان کی گئی ہے۔ جمیونہ محدثین کرام، علماء اور فقہاء کی اصطلاح میں تراویح کو قیام رمضان اور تجد کو قیام اللیل سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ حدیث شریف میں آتا ہے

(۱) نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ”جس شخص نے رمضان میں قیام کیا، اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتے ہوئے اور اس سے ثواب طلب کرتے ہوئے تو اس کے لگلے گناہ بخش دیے جائیں گے۔“ (الحدیث، مسلم ص ۲۵۹ ج ۱)

(۲) حضرت ابو سلمہ ”اپنے والد عبد الرحمن“ سے روایت کرتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے رمضان کے میئنے کا ذکر کیا اور فرمایا ”یہ مہینہ ہے، اللہ تعالیٰ نے تم پر اس کے روزے فرض کیے ہیں اور میں نے اس میں قیام کو تمہارے لیے سنت قرار دیا ہے پس جس نے اس کے روزے رکھے اور قیام کیا ایمان کی حالت میں،

نیکی اور ثواب طلب کرتے ہوئے، وہ اپنے گناہوں سے اسی طرح نکل جائے گا جس طرح اس دن جب اس کی مان نے اسے جنا تھا۔“ (مسند احمد ج ۱، ص ۱۶۱۔ ابن ماجہ ص ۹۲۳۔ نسائی ص ۳۰۸ ج ۱)

### تراؤت ح سنت موغکدہ ہے

تراؤت ح کے سنت ہونے میں سوائے راقصوں کے کسی اور نے انکار نہیں کیا کیونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے۔ وسنفت لكم قیامہ (الحدیث، نسائی ص ۳۰۸ ج ۱) ”اور میں نے تمہارے لیے اس میں قیام کو سنت قرایا ہے۔“ امام حاکم نے مستدرک ص ۳۳۰ ج ۱ میں ایک حدیث بیان کرنے کے بعد لکھا ہے : ”اور اس میں واضح دلیل ہے کہ صلوٰۃ تراویح مسلمانوں کی مساجد میں ادا کرنا سنت مسنونہ (موغکدہ) ہے اور حضرت علیؓ نے حضرت عمرؓ کو برائی نکیتہ کیا (مسجد میں) اس سنت کو قائم کرنے پر یہاں تک کہ حضرت عمرؓ نے اس کو قائم کر دیا۔

### حضور نبی کریم ﷺ کی تراویح

حضرت ابو ذر غفاریؓ سے روایت ہے کہ ”ہم نے روزے رکھے حضورؐ کے ساتھ (رمضان میں) حضورؐ نے ہمیں نماز نہیں پڑھائی یعنی رمضان میں سارا مہینہ۔ یہاں تک کہ جب مدینہ میں سات دن باقی رہ گئے تو حضورؐ نے رات کو ایک تھائی رات تک نماز پڑھائی پھر اس کے بعد ایک رات نہ پڑھائی۔ پھر ایک رات کی

نصف رات تک نماز پڑھائی۔ ہم نے حضورؐ کے سامنے عرض کیا کہ حضورؐ اگر آپ باقی اس رات بھی ہم کو پڑھاتے تو اچھا ہوتا تو حضورؐ نے فرمایا کہ جو شخص امام کے ساتھ (عشاء اور پھر صحیح کی نماز) پڑھتا ہے یہاں تک کہ امام فارغ ہو جائے تو گویا اس نے رات بھر نماز پڑھی۔ پھر جب تین دن میں باقی رہ گئے تو حضورؐ نے تیری مرتبہ ہم کو نماز پڑھائی اور اپنے گھروالوں اور بیویوں کو بھی اس میں شرکت کے لیے بلایا۔ آپ نے اتنی دیر تک نماز پڑھائی کہ ہم کو فلاج کے فوت ہونے کا خطرہ ہو گیا۔ (راوی کہتے ہیں) میں نے ابو ذرؓ سے پوچھا فلاج سے کیا مراد ہے؟ تو ابو ذرؓ نے فرمایا کہ فلاج سے مراد سحری ہے۔

امام ترمذیؓ فرماتے ہیں کہ یہ حدیث حسن اور صحیح ہے اور پھر فرماتے ہیں کہ اہل علم کا قیام رمضان کے بارہ میں اختلاف ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ اکتالیس رکعت بجمع وتر کے پڑھنی چاہیں اور یہ قول اہل مدینہ کا ہے اور ان کا عمل اسی پر ہے اور اکثر اہل علم جیسا کہ حضرت علیؓ حضرت عمرؓ اور دوسرے صحابہؓ سے مردی ہے کہ بیس رکعت پڑھنی چاہیں اور یہی قول سفیان ثوریؓ، ابن مبارکؓ اور شافعیؓ کا ہے۔ امام شافعیؓ فرماتے ہیں میں نے اپنے شرکت میں اسی طرح پیلا ہے لوگوں کو، وہ بیس رکعت پڑھتے ہیں۔ امام احمدؓ فرماتے ہیں اس بارہ میں کئی رنگ ہیں یعنی مختلف اقوال ہیں، قطعی نیچلے نہیں کیا گیا۔ امام الحنفیؓ کہتے ہیں ہم تو اکتالیس رکعت کو اختیار

کرتے ہیں جیسا کہ حضرت ابی بن کعبؓ سے مروی ہے۔ اور دوسری بات یہ ہے کہ ابن مبارکؓ، امام احمدؓ اور اسحقؓ رمذان میں امام کے ساتھ جماعت میں تراویح پڑھنا زیادہ پسند کرتے ہیں۔ اور امام شافعیؓ فرماتے ہیں کہ اگر کوئی شخص قاری ہے تو وہ اکیلا پڑھے، یہ زیادہ بہتر ہے۔ (ترمذی ص ۳۹ ج ۱)

## جمهور امت کا عمل، بیس رکعات تراویح

امیر المؤمنین خلیفہ علیٰ حضرت عمر فاروقؓ کے عہد خلافت سے لے کر ۲۰۰ھ تک جمہور صحابہ کرامؓ اور جمہور امت کا بیس رکعات تراویح کے پڑھنے پر عمل اور اتفاق رہا ہے۔ کیونکہ حضورؐ سے تو جماعت کے ساتھ تراویح صرف تین، ہی دن ۲۳، ۲۵، ۲۷ کو ثابت ہیں جیسا کہ مذکورہ بالا ترمذی کی حدیث میں بیان ہوا جس سے تراویح کی رکعات کے تعین میں کوئی حصی فیصلہ نہیں کیا جاسکتا تو آئیے پھر حضورؐ کے اپنے بیان کردہ ضابطہ ”علیکم بستی و سنتة الخلفاء الراشدین (الحدیث، ابو داؤد ص ۲۷۹ ج ۲ و ترمذی ص ۳۸۳)“ تم پر میری سنت اور میرے خلفاء راشدینؓ کی سنت کو پڑھنا لازم ہے“ کی رو سے دیکھیں کہ ہمارے لیے قابل عمل کون سا راستہ ہے۔ تو ملاحظہ فرمائیں خلفاء راشدینؓ صحابہؓ تابعینؓ اور جمہور امت کا عمل :

(۱) عن عبد الرحمن ابن عبد القاریؓ فرماتے ہیں کہ میں

رمضان کی ایک رات حضرت عمرؓ کے ساتھ مسجد کی طرف نکلا تو دیکھا کہ لوگ مختلف گروہوں میں متفق ہیں۔ کوئی اکیلا نماز پڑھتا ہے اور کوئی ایسا تھا کہ ایک گروہ اس کے ساتھ نماز پڑھتا تھا۔ حضرت عمرؓ نے کہا میرا خیال ہے کہ اگر میں ان کو ایک قاری کے پیچھے اکٹھا کر دوں تو زیادہ بہتر ہو گا۔ پھر آپ نے ان کو حضرت ابی بن کعبؓ کی امامت پر اکٹھا کر دیا۔ (بخاری ج ۱، ص ۲۷۹ و مسلم ج ۱،

(ص ۲۵۹)

بعض کم فہم حضرات حضرت عمرؓ کے اس عمل کو ”بدعت عمری“ کا نام دے کر گویا حضورؐ کی حدیث علیکم بستی و سنة الخلفاء الراشدین“ کا انکار کرتے ہیں اور جمہور امت کے تعامل کے برخلاف اپنی رائے پر نازاں ہیں۔

(۲) وروی البیهقی باسناد صحیح عن سائب بن یزیدؓ امام بیهقی“ نے صحیح سند کے ساتھ نقل کیا ہے حضرت سائب بن یزیدؓ سے انہوں نے کہا کہ لوگ حضرت عمرؓ کے عهد میں میں رکعات تراویح پڑھتے تھے۔ (بیهقی ص ۳۹۶ ج ۲)

(۳) حضرت ابی بن کعبؓ مدینہ طیبہ میں لوگوں کو رمضان میں میں رکعات تراویح پڑھاتے تھے اور تین رکعات و تراویح کرنے تھے۔ (مصنف ابن ابی شیبہ ص ۳۹۳ ج ۲)

(۴) عن شتیر بن شکلؓ حضرت علیؓ کے اصحاب میں تھے، وہ لوگوں کو میں رکعات تراویح پڑھاتے تھے اور تین رکعات

وَتَرَ - اَمَامٌ قَرِئَ تَقْرِئَتْ هِيَنْ كَه يَهْ قَوِيَ روایتْ هَے۔ (سنن الکبریٰ ج ۲، ص ۳۹۶۔ مصنف ابن الی شیبہ ص ۳۹۳ ج ۲)

(۵) حضرت علیؓ نے رمضان میں قاریوں کو بلایا پھر ایک شخص کو حکم دیا کہ وہ لوگوں کو بیس رکعات پڑھایا کرے اور حضرت علیؓ خود ان کو وتر پڑھاتے تھے۔ (سنن الکبریٰ ص ۳۹۶ ج ۲)

(۶) حضرت سعید بن عبیدؓ بیان کرتے ہیں کہ علی بن ربیعہؓ لوگوں کو رمضان میں پانچ ترویجات (یعنی ہر چار رکعت کے بعد تھوڑا سا آرام کرنا) پڑھاتے تھے اور تین رکعات وتر ادا کرتے تھے۔ (مصنف ابن الی شیبہ ص ۳۹۳ ج ۲)

(۷) یحییٰ بن سعیدؓ کہتے ہیں کہ حضرت عمرؓ نے ایک شخص کو حکم دیا کہ وہ لوگوں کو بیس رکعات پڑھائے۔ (مصنف ابن الی شیبہ ص ۳۹۳ ج ۲)

(۸) ابو الحسناءؓ سے روایت ہے کہ حضرت علیؓ نے ایک شخص کو حکم دیا کہ وہ لوگوں کو رمضان میں بیس رکعات پڑھائے۔ (ابن الی شیبہ ص ۳۹۳ ج ۲)

(۹) حضرت نافعؓ بن عمرؓ کہتے ہیں کہ حضرت ابن الی ملیکؓ ہمیں رمضان میں بیس رکعات پڑھاتے تھے۔ (ابن الی شیبہ ص ۳۹۳ ج ۲)

(۱۰) یزید بن رومانؓ سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا کہ لوگ حضرت عمرؓ کے عمد میں ۲۳ رکعات پڑھتے تھے۔ (سنن الکبریٰ

للبیہقی ص ۳۹۶ ج ۲) یعنی ۲۰ تراویح اور تین و تر تک عشرہ

کاملہ

ان دلائل کے علاوہ بے شمار احادیث و آثار اور اقوال اور جمیع امت کا عمل اور اتفاق بیس رکعات کے ثبوت میں مذکور ہے۔ اگر ان سب کو یکجا کیا جائے تو ایک ضخیم کتاب کی صورت میں منصہ شہود پر آسکتا ہے جس کی اس مختصر مضمون میں ٹکن جائش نہیں ہے۔ تو آئیے اب ان روایات کا مختصر سارا جائزہ لے لیں جن سے آٹھ رکعات تراویح کے پڑھنے پر استدلال کیا جاتا ہے۔

## آٹھ رکعات تراویح

آٹھ رکعات تراویح کے ثبوت میں صرف اور صرف تین ایسی روایات پیش کی جاتی ہیں جن میں سے ایک تو اس موضوع سے متعلق ہی نہیں اور دو باقی نہایت ضعیف ہیں۔ آٹھ رکعات تراویح کے ثبوت میں جو مرکزی دلیل پیش کی جاتی ہے اس کا اس موضوع سے دوسر کا بھی تعلق نہیں، کھینچ تان کر اس سے آٹھ رکعات تراویح ثابت کی جاتی ہیں۔ وہ روایت ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ سے منقول ہے جو درج ذیل ہے:

### (ا) حدیث عائشہ

ما کان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یزید فی رمضان ولا فی غیرہ علی احدی عشرۃ رکعۃ (الحدیث) فاری

ص ۱۵۳ ج ۱ و مسلم ص ۲۵۳ ج ۱) ”آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نہیں زیادہ کرتے تھے رمضان میں اور غیر رمضان میں گیارہ رکعات پر“

جو لوگ اس روایت سے آٹھ رکعات تراویح ثابت کرتے ہیں، ان کا خیال ہے کہ تجد اور تراویح ایک ہی نماز ہوتی ہے یعنی جو نماز تجد کی ہوتی ہے وہی رمضان میں تراویح بن جاتی ہے۔ گویا تجد اور تراویح رمضان میں ایک ہی نماز ہے۔ ہر ذی شعور اور صاحب خرد اس بات کو بخوبی جانتا ہے کہ تجد اور تراویح دو الگ الگ نمازیں ہیں لیکن یار لوگوں نے اپنی سمولت کی خاطران کو آپس میں خلط ملطڑ کر کے آٹھ رکعات تراویح پر استدلال قائم کر لیا۔ یہ استدلال متعدد وجوہات کی بناء پر غلط ہے۔

(۱) مذکورہ بالا روایت میں ہے کہ حضورؐ رمضان اور غیر رمضان میں گیارہ رکعتوں سے زیادہ نہیں پڑھتے تھے۔ اس سے مراد تجد کی نماز ہے نہ کہ تراویح کی کیونکہ وہ غیر رمضان میں نہیں ہوتی اور روایت میں غیر رمضان کا لفظ موجود ہے۔ اسی لیے امام بخاریؓ اور دیگر محدثین عظام نے اس روایت کو تجد کے باب میں ذکر کیا ہے۔ اور دیگر محدثین اور فقہاء کرامؓ نے اپنی کتب میں قیام رمضان (تراویح) کا باب علیحدہ باندھا ہے اور قیام اللیل (تجدد) کا باب الگ باندھا ہے

(لطیفہ) ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہؓ کی اسی روایت

جس سے آئندہ رکعات تراویح کا بے بنیاد ثبوت پیش کیا جاتا ہے، اس روایت میں یہ الفاظ بھی مذکور ہیں تم یصلی ثلاثاً پھر آپ تم رکعات و ترپڑتے تھے۔ جناب والا یہ بھی اسی روایت کا حصہ ہے اس پر عمل سے کیوں گریز کیا جاتا ہے؟ یہ تو وہی بات ہوئی یعنی شناسائی  
کہ ہب، کڑوا کڑوا تھو تھو۔ نیز حضرت عمرؓ کی جماعت والی سنت تو لے لی گئی یعنی سارا ماہ تراویح کی جماعت کرائی جاتی ہے جبکہ حضورؐ  
سے سوائے تین دن کے با جماعت ادا کرنے کا ثبوت نہیں ہے اور  
حضرت عمرؓ کی رکعات والی سنت کو ترک کر دیا گیا بلکہ العبراذ بالله  
بدعت عمری کا نام دیا گیا۔

(۲) اکثر محمد شینؓ اس حدیث کو امام مالکؓ کی سند سے لائے ہیں جبکہ امام مالکؓ نے کبھی بھی اس سے تراویح پر استدلال نہیں فرمایا کیونکہ وہ تو (نوافل سمیت) ۳۶ رکعات کے قائل و فاعل ہیں (ملاحظہ ہو المغني لابن قدامة ص ۷۲۷ ج ۲)

(۳) خود اس حدیث کی راویہ ام الہ و منین حضرت عائشہؓ نے کبھی بھی عبد فاروقیؓ ”عبد عثمانی“ اور عبد علویؓ میں بیس رکعات والوں کے خلاف اسے پیش نہیں فرمایا حالانکہ یہ اس وقت تک حیات تھیں۔ اگر یہ غلط کام ہوتا تو اس پر ضرور نقد فرماتیں۔

(۴) حدیث جابرؓ

دوسری روایت جو آئندہ رکعات تراویح کے ثبوت میں ہیں

کی جاتی ہے وہ بالاتفاق ضعیف ہے۔ وہ روایت یہ ہے

حدثنا محمد بن حمید الرازی ثنا یعقوب بن عبد  
الله ثنا عیسیٰ بن جاریۃ عن جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ قال  
صلی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی رمضان لیلة ثمان  
رکعات والوتر فلما کان من القابلة اجتمعنا فی المسجد  
ورجونا ان یخرج الینا فلم نزل فیه حتی اصبحنا قال انی  
کرهت او خشیت ان یکتب علیکم الوتر (الحدیث، قیام اللیل  
ص ۱۵۵ بحوالہ خیر المصانع)

حضرت جابرؓ سے مروی ہے کہ حضورؐ نے رمضان کی ایک  
رات میں آٹھ رکعت اور وتر پڑھے پس جب آئندہ رات ہوئی اور  
ہم جمع ہوئے مسجد میں اور ہم نے امید کی کہ آپ ہماری طرف  
لکھیں گے پس ہم وہیں رہے یہاں تک کہ صحیح کی ہم نے۔ فرمایا کہ  
میں نے مکرہ سمجھا اور تم پر خوف کیا کہ فرض کیا جائے وتر۔“

جواب: اس روایت کو محمد شین کرامؐ نے شدید جرح کے بعد  
ضعیف قرار دیا ہے۔ ملاحظہ فرمائیں

(۱) اس روایت کا ایک راوی عیسیٰ بن جاریۃ ہے۔ اس کے  
بارے میں علامہ ذہبیؒ المتوفی ۲۸۷ھ نے میزان الاعتدال ج ۳ ص  
۳۱۱ میں اور حافظ ابن حجر عسقلانی المتوفی ۸۵۲ھ نے تہذیب  
التہذیب ج ۸ ص ۲۰۷ میں ذکر کیا ہے اور لکھا ہے کہ لام فن جرح  
و تعلیل بیہقی بن معینؒ نے اس راوی کی نسبت لکھا ہے لیس

بذلك۔ یہ راوی قوی نہیں ہے اور یہ بھی فرمایا ہے کہ اس کے پاس متعدد روایتیں منکر ہیں اور امام نسائی المتنوف ۳۰۳ھ اور امام ابو داؤد المتنوف ۲۵۷ھ نے کہا ہے کہ وہ منکر الحدیث ہے۔ امام نسائی نے اس کو متروک بھی کہا ہے۔ ساجیٰ اور عقیلیٰ نے اس کو ضعفاء میں ذکر کیا ہے اور ابن عدیٰ نے کہا ہے کہ اس کی حدیثیں محفوظ نہیں ہیں۔ یہ چند حضرات ہیں جنہوں نے عیسیٰ بن جاریہ پر جرح کی ہے اور ان کے مقابل صرف ایک ابو زرعہ ہیں جنہوں نے عیسیٰ بن جاریہ کو لا باس کہا ہے اور دوسرے ابن حبان ہیں جنہوں نے اس کو ثقات میں ذکر کیا ہے جبکہ اصول حدیث کا قاعدہ ہے کہ جرح مفسر تعلیل پر مقدم ہوتی ہے لہذا عیسیٰ بن جاریہ محروم قرار پائے گا بالخصوص جبکہ عیسیٰ پر جو جرائم کی گئی ہیں، وہ بہت ہی سخت ہیں جیسا کہ اوپر ذکر ہوا۔ نیز مولانا عبد الرحمن مبارکبوری اہل حدیث نے ابکار المعنون میں سخاویٰ کے حوالہ سے بغیر رد و کد کے یہ لکھا ہے منکر الحدیث وصف فی الرجل یستحق به الترک لحدیثه (البخاري المعنون ص ۱۹۱ بحوالہ خیر المصانع) منکر الحدیث ہونا آدمی کا ایسا وصف ہے کہ وہ اس کی وجہ سے اس بات کا مستحق ہو جاتا ہے کہ اس کی حدیث کو ترک کر دیا جائے اس لیے عیسیٰ بن جاریہ کی یہ روایت قابل قبول نہیں بالخصوص جبکہ حضرت جابرؓ سے تقلیل کرنے میں عیسیٰ متفرد بھی ہے۔ دوسرا کوئی اس کا موید و متابع بھی موجود نہیں ہے اور نہ کسی دوسرے صحابیٰ کی حدیث اس کی شاہد ہے۔

جابرؓ سے متفروہونے کی یہ دلیل ہے کہ امام طبرانیؓ نے عیسیٰ کی روایت نقل کرنے کے بعد لکھا ہے لا یروی عن جابر بن عبد اللہ الا بهذا الاسناد (۱) مجمع الصیغ للطبرانی ج ۱ ص ۱۹۰) یعنی جابرؓ سے بجز اس سند کے کسی دوسری سند سے یہ حدیث مردی نہیں ہے۔

(۲) دوسرًا ضعیف راوی محمد حمید الرازی ہے۔ حافظ ابن حجر عسقلانیؓ نے تقریب التہذیب ص ۲۹۵ میں اس کی تضعیف کی ہے۔

### تیراراوی

اس حدیث کا تیراراوی یعقوب بن عبد اللہ القمی ہے۔ حافظ ابن کثیرؓ المتوفی ۴۷۷ھ ایک روایت کے بعد لکھتے ہیں وہذا منکر جدا و فی اسناده ضعف و یعقوب هذا هو القمی و فیہ تشیع و مثل هذا لا یقبل تفردہ به (البدایہ والنهایہ ص ۳۳۹ ج ۸) یہ حدیث سخت منکر ہے اس کی سند ضعیف اور یعقوب تی شیعہ ہے۔

ایسے مسائل میں اس کا تفرد قبول نہیں ہے اور اس تراویح والی روایت میں بھی یہ منفرد ہے اور اس کی یہ روایت اجماع صحابہؓ کے خلاف ہے لہذا امت کے اجماعی اور اتفاقی عمل کے خلاف ایسی ضعیف روایت پر عمل نہیں کیا جا سکتا۔

### ۳) حدیث الی بن کعبؓ

ویہ عن جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ جاء ابی بن کعب فی  
رمضان فقال یا رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کان منی  
اللیلة شنی قال وما ذلک یا ابی نسوة داری قلن انا لا نقرأ  
القرآن فنصلی خلفک بصلوتک فصلیت بھن ثمان رکعات  
والونیر فسکت عنہ و کان شبہ الرضا (الہیث، قیام اللیل ص  
۹۰ بحوالہ خیر المصالح)

ای سند کے ساتھ حضرت جابرؓ سے ایک روایت ہے کہ  
حضرت ابی بن کعبؓ نے آنحضرتؐ کی خدمت میں حاضر ہو کر کما کہ  
مجھ سے رات میں ایک بات ہو گئی ہے۔ آپ نے فرمایا وہ کیا؟ کما  
گھر کی عورتوں نے مجھ سے کہا کہ ہم نے قرآن نہیں پڑھا ہے تو ہم  
بھی تمہارے پیچھے نماز پڑھ لیں۔ میں نے ان کو آٹھ رکعات  
پڑھائیں اور دتر بھی۔ آنحضرتؐ نے سکوت کیا اور یہ بات رفعت  
مندی کے مشابہ تھی۔

جواب : (۱) اس روایت کی سند میں بھی یعقوب بن عبد اللہ  
التفی، عیسیٰ بن جاریہ اور محمد بن حمید الرازی ہیں جن کا تفصیل  
تذکرہ آپ نے ملاحظہ فرمایا ہے کہ یہ ضعیف راوی ہیں۔

(۲) اس روایت میں یہ بھی ثابت نہیں کہ یہ ضرور رمضان  
ہی واقعہ ہے کیونکہ سند احمد اور طبرانی میں رمضان کا ذکر ہی نہیں  
ابو یعلی میں رمضان ہے جو کہ فہم راوی ہے نہ کہ روایت راوی

(۳) اس میں مواظبت کا کوئی ثبوت نہیں بلکہ مواظبت کے  
خلاف یہ جملہ درج ہے انه کانت منی اللیلۃ شے یعنی آج رات  
اک عجیب بات ہو گئی۔

(۴) اس روایت کے راوی حضرت ابو بن کعب "محمد فاروقی"  
میں خود بھی بیس رکعات تراویح پڑھاتے رہے ہیں۔ جس کی وجہ  
یہ روایت اجماعاً "متروک العمل" ہے۔  
وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ۔



احقر محمد فیاض خان سواتی

مہتمم مدرسہ نصرۃ العلوم

جامع مسجد نور

فاروق نجح گھنٹہ گھر گورنمنٹ الوالہ

۲ محرم الحرام ۱۴۱۸ھ ۱۹۹۷ء مئی